

الْخَيْرُ يُتَوَسَّمُ  
فِي كُلِّ شَيْءٍ

هارون يحيى

الله  
رسور  
محمد

إن الله تعالى الحكيم القوي صاحب القوة الإرادة المطلقة هو الذي قدر للإنسان جميع ما يسمعه من قول وكل ما يصادفه من حوادث منذ اللحظة التي فتح فيها عينيه على العالم. وقد خلق كل ذلك وفق تخطيط محكم وحكمة باللغة، وهذا مصداقاً لقوله تعالى:  
 ﴿إِنَّا كُلُّ شَيْءٍ خَلَقْنَاهُ بِقَدْرٍ﴾ (القمر: ٤٩).

ولذلك فعل الإنسان أن يخضع خصوصاً كاملاً لهذا القدر المليء بالحكمة والعلم. والمؤمن الذي يكون قلبه مفعما بالإيمان، ويسلم أمره إلى الله تعالى لن يستسلم أبداً للحزن، ولن يصيبه الخوف ولن يغرق في اليأس.

إن المؤمن لا يلقي به أن ينسى التوكل على الله تعالى وينتابه القلق والحزن واليأس والتشاؤم. ومن يكون هذا حاله يشقى في الدنيا ويغفل غفلة كبيرة عن مصيره في الآخرة. وعلى العكس من ذلك، فالمؤمن الصادق، في مواجهة بعض الأحداث التي يكون ظاهرها شر، لا ييأس بل يتوسّم فيها الخير ويعلم أن مع العسر يسراً. فالله تعالى بين في الآية ٢١٦ من سورة البقرة أنه ﴿عَسَى أَن تَكْرُهُوا شَيْئاً وَهُوَ خَيْرٌ لَكُمْ وَعَسَى أَن تُحِبُّوا شَيْئاً وَهُوَ شَرٌ لَكُمْ وَاللَّهُ يَعْلَمُ وَأَنْتُمْ لَا تَعْلَمُونَ﴾. والمؤمن الذي يدرك هذه الحقيقة يعيش في سعادة متواصلة لا كدر فيها. إن القدر الذي يبينه الله تعالى لا عيب فيه، والمؤمن ينظر إلى ملايين الحوادث المكونة لهذا القدر فلا يرى فيها سوى الحكمة والجمال والكمال.

## حول الكاتب



ولد عدنان أوقطار عام ١٩٥٦، وهو يستعمل الاسم المستعار هارون يحيى. ومنذ الثمانينيات من القرن الماضي كتب عدداً كبيراً من المؤلفات في مواضيع مختلفة، إيمانية وعلمية وسياسية، إلا جانب ذلك يوجد للكاتب مؤلفات في غاية الأهمية تكشف زيف أتباع نظرية التطور، وتفنّد ادعاءاتهم، وتفضح الصلات الخفية، بين الداروينية والأيديولوجيات الدموية.

وهدف المؤلف الرئيسي من وراء أعماله هو إيصال نور القرآن الكريم إلى شتى بقاع العالم، ودفع الناس بذلك إلى التفكير والتفكير في قضايا إيمانية أساسية مثل وجود الله تعالى ووحدانيته، واليوم الآخر، وكذلك كشف الأمس المتهاونة لنظم الحاقددين وسلوكياتهم المنحرفة. وإلى حد الآن ترجم للكاتب نحو ٢٥٠ مؤلفاً إلى ٥٧ لغة مختلفة، وهي تحضى باهتمام بالغ من قبل شريحة واسعة من القراء. وبإذن الله تعالى سوف تكون كليات هارون يحيى خلال القرن الواحد والعشرين، وسيلة للبلوغ بالإنسان في شتى أنحاء العالم إلى مراتب السكينة والسلام والصدق والعدل والجمال والسعادة التي جاء التعريف بها في القرآن الكريم.

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

اللَّهُ  
رَسُولُهُ  
مُحَمَّدٌ

## حول المؤلف

يتكون الاسم المستعار للكاتب من "هارون" و "يحيى" في ذكرى موافقة النبيين اللذين جادلا ضد الكفر والإلحاد، بينما يظهر الخاتم النبوي على الغلاف رمزاً لارتباط المعاني التي تحتويها هذه الكتب بمضمون هذا الخاتم. ويشير هذا الخاتم النبوي إلى أن القرآن الكريم هو آخر الكتب السماوية، وأن نبينا محمد صلى الله عليه وسلم هو خاتم النبيين. وقد اتخذ الكاتب لنفسه القرآن الكريم والستة النبوية دليلاً ومرشدًا، وفي جميع المؤلفات أخذ العهد على نفسه بنسف جميع الأسس التي تقوم عليها النظم الإلحادية وإبطال كل المزاعم التي تقوم عليها الحركات المناهضة للدين. ويعتبر هذا الخاتم الذي مهر به كتبه بمثابة إعلان عن أهدافه هذه.

تدور جميع كتب المؤلف حول هدف رئيسي هو تبليغ نور القرآن ورسالته لجميع الناس، وحثهم على الإيمان بوجود الله ووحدانيته واليوم الآخر، وعرض تهافت النظم الإلحادية وفضحها على الملا.

تحضي كتب هارون يحيى بقبول واهتمام كبار في شتى أنحاء العالم؛ من الهند إلى أمريكا، ومن إنكلترا إلى أندونيسيا، ومن بولونيا إلى البوسنة، ومن إسبانيا إلى البرازيل، ومن ماليزيا إلى إيطاليا، ومن فرنسا إلى بلغاريا وروسيا.

ترجمت كتب المؤلف إلى العديد من اللغات الأجنبية، ومن بين تلك اللغات: الإنكليزية والفرنسية والألمانية والإيطالية والإسبانية والبرتغالية والأوردية والآلبانية والروسية والبوسنية والإوغورية والاندونيسية والمالاوية والبنغالية والصربية والبلغارية والصينية والسواحلية (لغة مستعملة في تنزانيا) ولغة الهوسه (لغة منتشرة في إفريقيا)، ولغة التايلاندي (لغة مستخدمة في موريشيوس والدانماركية والمجرية وغيرها من اللغات. و هناك إقبال كبير على قراءة هذه الكتب بهذه اللغات.

لقد أثبّتت هذه المؤلفات جدارتها، ووُجِدَت تقديرٌ كبيراً في كافة أنحاء العالم. وقد كانت سبباً في هداية كثير من الناس إلى طريق الإيمان وساهمت من جانب آخر في تقوية إيمان كثير من المؤمنين. وكل من يقرأ هذه الكتب ويتأمل فيها يلاحظ بوضوح الحكمة البالغة التي تكتمن فيها والسهولة الموجودة بين ثنياً سطورها والصدق الذي يميز أسلوبها والعمق في تناول القضايا العلمية. وما يميّز هذه المؤلفات أيضاً سرعة تأثيرها وضمان نتائجها وعدم القدرة على نقض ما فيها ودحضه. وكل من يقرأ هذه الكتب ويتأمل فيها بعمق لن يكون بإمكانه بعد ذلك

الدفاع عن الفلسفات المادية والآراء الإلحادية والأفكار المُنحرفة الأخرى.

وإذا حدث وأن نافح منافح عن تلك النظريات بعد مطالعة هذه المؤلفات فلن يكون ذلك سوى عن عياد عاطفي لأنَّ السنن العلميَّ قد تمَّ دحشه وإبطاله. ولا شك أنَّ هذه الخصائص نابعةٍ من قوة حكمة القرآن وحججه الدامغة. والكاتب لا يسعى من وراء عمله هذا إلى نيل المدح والثناء إنما هدفه وغايته هداية الناس والسير بهم في طريق الإيمان، كما أنَّ ليس همَّه تحصيل أيِّ ربح أو مكسب ماديٍّ.

وعلى ضوء هذه الحقائق، فإنَّ الذين يساهمون في نشر هذه الكتب ويبحثون الناس على قراءتها لتكون وسيلة لهدايَّتهم هم في الحقيقة يخدمون خادمة للدين لا تقدر بثمن.

وعلى هذا الأساس، فإنَّ العمل على نشر الكتب التي ثبت بالتجربة أنها تشوش الأذهان وتُدخل البخلة على الأفكار وتزيد من الشكوك والتردد ولا تملك تأثيراً قوياً وحاسماً في طرد الشبهات من القلوب، يُعتبر مضيعةً للجهد والوقت. ومن الواضح أنَّ هذه المؤلفات لم تكن لتترك كلَّ هذا التأثير لو كانت ترتكز على بيان القوة الأدبية للكتاب أكثر من تركيزها على الهدف السامي المتمثل في هداية الناس. ومن لدِّي أدنى شكٍ في ذلك ففيهكَنَّ أنَّ يتحقق من أنَّ الغاية القصوى هي دحض الإلحاد ونشر أخلاق القرآن من خلال تأثير هذا الجهد وإخلاصه ونجاحه.

يعين إدراك حقيقة مهمَّة، وهي أنَّ الظلم والفوضى السائدين اليوم في أنحاء الأرض وما يتعرض له المسلمون من أذى سببه تحكم الفكر الإلحادي في شؤون العالم. والطريق الذي يضمن التخلص من هذا كله هو إلحاد الهرمية بالفكرة الإلحاديَّة وبيان حقائق الإيمان وإجلاء الأخلاق القرآنية بحيث يُصبح الناس قادرين على التمسك بها. وبالنظر إلى حالة العالم وما يُراد له من مزيد جزءه إلى الفساد والشُّرُور والدمار فإنَّه من الضروري المُسارعة قدر المستطاع إلى القيام بما هو ضروري، وإنَّ فقد يقضى الأمر ولات حين مناص. وخلال القرن الواحد والعشرين، وبإذن الله تعالى سوف تكون كليات هارون يحيى - من خلال نهوضها بهذه المهمَّة - الوسيلة للوصول إلى الناس إلى مراتب السكينة والسلام والصدق والعدل والجمال والسعادة التي أوضحتها لنا القرآن الكريم.

# الخير يُتوسّم في كل شيء

هارون يحيى





# إلى القراء الكرام

إن المواقع الإيمانية الموجودة في جميع كتب المؤلف مشروحة وموضحة في ضوء الآيات القرآنية. وهذه الكتب تدعو الناس جمِيعاً إلى فهم هذه الآيات والعيش وفقاً لتعاليمها. لقد تم شرح جميع المواقع المتعلقة بآيات الله بحيث لا تبقى هناك أي شبهة أو تردد في ذهن القارئ. إن الأسلوب السلس والسهل والرصين المنبعث من القلب هو الذي يُسَرِّ فهم هذه الكتب من قبل الجميع صغاراً وكباراً، ومن كل فئات المجتمع، بسهولة ودون أي صعوبة، وهو الذي جعل هذه الكتب كُتُباً لا تستطيع أن تتركها قبل إتمام قراءتها. وحتى الذين اتخذوا موقفاً معارضاً للدين يتأثرون بالحقائق المذكورة في هذه الكتب، ولا يستطيعون دحض صحة محتوياتها.

وكما يستطيع القراء قراءة هذا الكتاب والكتب الأخرى للمؤلف على انفراد، فهم يستطيعون قراءتها بشكل جماعي، أو مناقشتها فيما بينهم والتisser حولها. إن قراءة هذه الكتب بشكل جماعي ونقل كل فرد رأيه وخبرته إلى الآخرين أمر مفيد جداً.

علاوة على هذا، فإن المساعدة في تعريف هذه الكتب - التي لم تُؤَلِّفْ إلا لوجه الله تعالى ولأمراضها - ونشرها بين الناس تُعدُّ خدمة إيمانية كبيرة، لأن الأدلة والبراهين التي يوردها المؤلف في هذه الكتب قوية جداً ومحققة، لذا كان على كل من يريد خدمة هذا الدين تشويق الآخرين لقراءتها والاستفادة منها.

إننا نأمل أن يتسع وقت القارئ للاطلاع على استعراض الكتب الأخرى، الذي نقدمه في نهاية هذا الكتاب، ليكون على علم بوجود منابع ثرية ومصادر غنية من الكتب في المواقع الإيمانية والسياسية، التي تعد قراءتها مفيدة وممتعة للغاية.

لا ترى في هذه الكتب ما تراه في بعض الكتب الأخرى من رؤى شخصية للمؤلف، ولا ترى شروحًا وإيضاحات مستندة إلى مصادر مشبوهة، ولا أي نقش أو قصور في أسلوب الأدب والتوكير الواجد اتجاه المفاهيم والمواقع المقدسة، ولا ما يُجْرِي القارئ إلى الحيرة والتردد أو إلى اليأس والقنوط.

# لفهرس

|    |                                         |
|----|-----------------------------------------|
| ٨  | مدخل .....                              |
| ١١ | إدراك الخير في كل ما يحدث .....         |
| ١٧ | نظرة المجتمع الجاهلي إلى الأحداث .....  |
| ٢٠ | كيف ندرك الخير فيما يحدث؟ .....         |
| ٢٨ | في كل شيء خير للمؤمنين .....            |
|    | الأسباب التي تمنع من                    |
| ٥٠ | إدراك الخير في الواقع .....             |
| ٦٣ | أمثلة من حياة الأنبياء و المؤمنين ..... |
| ٧٥ | بشرة الله تعالى وتأييده للمؤمنين .....  |
| ٨٠ | الخاتمة .....                           |
| ٨٢ | الملحق: انهيار الداروينية .....         |

# مدخل

إذا ألقيت نظرة في صفحات حياتك الماضية سوف ترى أن عشرات السنين التي عشتها لا تعود أن تكون مجرد دقائق معدودة. إن الأحداث التي اعتقادت أنها مهمة جداً وانتظرتها بشغف كبير أو بانفعال شديد أصبحت كلها مجرد ذكريات ساقطة في الزمن. كل ما بقي من هذه الأحداث الدنيوية مجرد معلومات لا أكثر. لكن كل كلمة قلتها، وكل عمل عملته، بل وكل ما جال في ذهنك هو عند الله مسجل محفوظ.

كل إنسان عندما تدركه حقيقة الموت سوف يجد نفسه وجه لوجه أمام شريط أحداث حياته. حياة أصبحت عبارة عن لحظات قليلة وبعض ذكريات متتالية هي عند الله تعالى مسجلة لحظة بلحظة بدقة ودقة، وسوف يعرض عليك شريطها كاملاً غير منقوص. فإذا كنت أمضيتك عمرك كما أراد الله تعالى ونفذت أوامره وأطعته، وإذا كنت اتقيه ولم تغفل عن ذكره فاعلم أن عاقبتك خير وسلام.

عندما يموت الإنسان يكون في مواجهة خيارين لا ثالث لهما، فإذا أمضى حياته وفقاً لما أمره به الله تعالى فقد نجا وفاز، أما إذا كان الأمر غير ذلك فإنه سوف يلقى عذاباً مقيماً. وما يرضي الله من الأخلاق هو أن يعرف أن كل ما يصيبه هم من عنده سبحانه، وأن يشكره في جميع أحواله

وفي جميع أوقاته، وأن يعيش في هذه الدنيا على يقين بأن كل ما يحدث فيه خير له.

إن رضا الإنسان بكل ما يحدث له وإيمانه بأن في كل شيء خير وشكر الله تعالى في جميع الأطوار والأحوال أمر يسير جداً. وهذه الحقيقة تبين أن الإنسان قد أدرك عظمته الله وقدرته بشكل قاطع. ولذلك فحري بالإنسان أن يعرف الله تعالى في هذه الدنيا التي يعيش فيها وحري به أن يرى عظمته في مخلوقاته، وبالتالي فحري به أن يجله ويوقره.

إن كل ما يراه الإنسان منذ اللحظة الأولى التي يفتح فيها عينيه على العالم، وكل كلمة يسمعها، وكل شيء عظيمًا كان أو حقيرًا هو من خلق الله تعالى... فالله هو القوي العليم العدل الحكيم.

ومثلما بينت الآية الكريمة في سورة القمر: ﴿إِنَّا كُلُّ شَيْءٍ خَلَقْنَاهُ بِقَدْرٍ﴾، فإن الله عز وجل خلق كل شيء وفق نظام محدد وتدبير حكيم، والإنسان يبقى عاجزاً تمام العجز أمام قدرة الله وعظمته.

الإنسان، لكي يعيش ويستمر في الحياة، يحتاج إلى نعم الله وفضائله. وضوري أن يدرك الإنسان أن الله هو الذي منحه هذه النعم وهذه الفضائل، ولذلك فحاجة الإنسان كبيرة جداً لكي يعلن تسليمه وخصوصعه لعظمته سبحانه. على الإنسان أن يعرف أن كل ما يعيشه في حياته هو من تقدير الله المتحكم في الكون كله وفي الموجودات كلها، وعليه أن يعرف أن الله تعالى يرى ما لا يراه هو ويعرف ما لا يعرفه، وأنه يسمع الأصوات التي لا يسمعها هو، وأن الله محيط بأنباء الأولين والآخرين وأنباء الماضي والمستقبل، وعلى هذا النحو يدرك أن الله خلق جميع الحوادث بحكمة بالغة

وَجَعَلَ فِيهَا الْخَيْرَ كُلَّ الْخَيْرِ.

البيان بهذه الحقائق يجعل الإنسان يشكر خالقه في كل حين، ويكتسبه أخلاقاً عالية. وبتعبير آخر، فالإنسان الذي يخالط شغاف قلبه هذا النوع من الإيمان يصبح ينظر إلى كل صوت يسمعه وإلى كل منظر يراه، وإلى كل حادثة تمر به، وباختصار يصبح ينظر إلى جميع أطوار حياته بعين "الخير"، وبذلك يفهم حياته على أكمل وجه وأسلمها.

لقد بينت الآية الكريمة في سورة الإنسان: ﴿إِنَّا هَدَيْنَاهُ السَّبِيلَ إِمَّا شَاكِرًا وَإِمَّا كَفُورًا﴾ (الإنسان: ٣) أن الإنسان يختار أحد طريقين، والمؤمن يختار الطريق الصحيح فيnal العاقبة الحسنى، ويعيش حياة طيبة وتكون عاقبته الجنة بإذن الله تعالى.

وهدف هذا الكتاب أن يبين للناس كيف يعيشون بهذه النظرة المتفائلة، التي تجعل من الحياة واحة للخير والأمل. ويهدف الكتاب أيضاً إلى تذكيرهم لكي ينظروا إلى الحياة والمستقبل بهذه النظرة التي تجلب الخير في العاجلة، وتزيح الغمامات التي تحول دونهم ودون الوصول إلى هذه الغايات الطيبة. وبالتالي تقييم من العيش في حياة البؤس والإحباط.

هذا الكتاب يدعو الإنسان إلى أن يدرك هذه الحقيقة، لا ببساطه فقط بل بقلبه كذلك، فيعلن أن "في كل شيء خيراً"، والكتاب ينبه الإنسان إلى أن لا يتعامل مع الصعوبات التي تتعارضه بنفسية التحمل عن مضض بل بنفسية الرضا والتسليم والصبر الجميل. هذا الكتاب يذكر جميع الناس أن القدر خلق بدون نقص أو قصور، ويدعوهم إلى التسليم لقدر الله العظيم الذي أحسن كل شيء خلقه.

# إدراك الخير في كل ما يحدث

في الواقع إنّ عبارة "في كل أمر خير" جملة شائعة كثيرة في المجتمع. ففي مسار حياتهم اليومية عادة ما يردد الناسُ كلمات من قبيل "لعلّ هذا الأمر خير لنا" أو "لعلّ هذا الأمر نعمة من الله".

لكن الناس عامة ينطقون بهذه الجمل دون أن يفهموا مدلولها الحقيقي، أو هم يفعلون ذلك لمجرد اتباعهم عرفاً اجتماعياً بلا معنى. وأكثرهم لا ينجح في فهم معناها الأساسي، أو حتى كيفية تطبيق فهمها على حياتهم اليومية. فالامر الجوهرى أن هؤلاء لا يدركون أن تلك الجمل هي أكثر من مجرد كلمات تطلقها أفواههم بل هي تكشف لنا بصيرة باطن أحداثنا اليومية.

إن الحقيقة في رؤية الخير في كل حدث مهما كانت طبيعته، إيجابياً أم سلبياً، وهذا إنما ينبع من ميزة أخلاقية مهمة ناتجة من إخلاص الإيمان بالله تعالى. ولا شك أنّ التمسك بهذه الحقيقة مهم جداً في توجيه الواحد منا ليس لخير هذه الدنيا فحسب، ولكن لنيل نعيم الآخرة كذلك.

إنّ الشعور بالرّضا عن كل ما يصيّبنا في مسار هذه الحياة هو

دليل قاطع على الفهم الحقيقي لمعنى الإيمان. وفي المقابل، فعجزنا عن رؤية الخير فيما يحدث لنا يجعلنا مشحونين خوفاً وحزناً وقنوطاً وأسى وانفعالية، وذلك دليل على نقص في صدق هذا الإيمان. إنَّ هذا التشويش يجب إزالته فوراً، لنلبي بذلك نداء البهجة المنبع من الإيمان الصحيح كجزء أساسي في هذه الحياة. وإن المؤمن يعلم تمام العلم أنَّ كل ما يledo للوهلة الأولى حدثاً غير إيجابي، حتى لو كان بسبب خطأ ارتكبه هو بنفسه، سوف يعود عليه في النهاية بالفائدة.

فهو إن قال "يا لسوء حظي"، "يا للمصيبة"، "لو أن...."، فسيقولها فقط ليستخلص العبر من هذه التجربة. أي بمعنى آخر، إن المؤمن يعلم أن هناك خيراً في كل ما يحدث له، فهو يتعلم من أخطائه ويسعى لتصحيحها. وحتى إن وقع في الخطأ نفسه ثانية، فإنه سيقى مدركاً أن ما وقع فهو لغاية. وبكل بساطة يقرر أن "يتصرف بما هو أصح في المرة القادمة". من ناحية أخرى، حتى إذا تكرر ذلك الحدث مرات عديدة، على المسلم أن يبقى مدركاً أنَّ في المحصلة خيراً له. فهذا هو ناموس الله الذي لا يتغير.

عند إدراكنا أنَّ الله ما خلق شيئاً إلا لخير مؤكداً وهدف محدد، عندئذ فقط يجد القلب الأمن و السلام. والتمسك بهذه الحقيقة نعمة عظيمة للمؤمن. والإنسان بعيد عن الإسلام يعاني من العذاب المستمر؛ فهو يعيش في خوف دائم وقلق لا ينتهي. بينما -على العكس من ذلك- يدرك المؤمن حقيقة أن هناك هدفاً وغاية ما من وراء إحداث الله تعالى لكل الأمر.

ومن هنا، فعندما لا نحسّم أمرنا؛ ونبقى نعاني من القلق المستمر للترقب الدائم لكل من الخير والشر، فان ذلك قد يصبح عائقاً للمؤمن في بلوغ الآخرة. فحجته أنه يجهل تلك الحقيقة الواضحة والبساطة، بسبب عدم اكتراثه وكسله، وهذا يسبب له العذاب في الدنيا والآخرة. لذا علينا أن نتذكر دوماً أن قضاء الله وقدره هو حتماً حال من النقائص والعيوب. والإنسان إذا ما عزم على إدراك الخير في كل أمره، فإنه لن يجد سوى التّعم، وتلك هي الغاية المخبوءة في كل تلك الأحداث المتشابكة من حوله. وبالرغم من انشغاله بأمور حياته، إلا أنه بفضل قوة إيمانه واستئثاره بالحكمة والضمير الحي لن يسمح للشيطان بأن يغويه بحيله. فمهما نزل به من أمر، وفي أي مكان و زمان، لن ينسى أن هناك خيراً مخبئاً وراءه. وبالرغم من عدم رؤيته لهذا الخير في الحال، إلا أن ما يهمه فعلاً، هو إدراكه وجود هدف نهائي من هذا الأمر.

بسبب تهورهم وسرعة حكمهم على الأمور، فإن الناس في بعض الأحيان لا يملكون الصبر الكافي ليتبينوا الخير في أمورهم. ونتيجة لذلك، قد يصبحون عدائين يصررون على الشيء بالرغم من كونه ضد الفائدة التي يرجونها. وقد بين القرآن الكريم هذه الحقيقة: ﴿ وَيَدْعُ الْإِنْسَانُ بِالشَّرِّ دُعَاءَهُ بِالْخَيْرِ وَكَانَ الْإِنْسَانُ عَجُولًا ﴾ (سورة الإسراء 11:)

مع ذلك، على الإنسان أن يستبسل ليكتشف الخير، ويدرك الهدف الإلهي من كل واقعة تنزل به، بدلاً من الإلحاح على أمر يعتبره بمفهومه إيجابياً، ولا يطيق صبراً في الحصول عليه. فمثلاً، قد يناضل إنسان للإحراز

على وضع مالي أفضل في هذه الحياة، وهذا التغيير قد لا يحدث أبداً. والإنسان الذي يعتبر أن هذا الوضع محنّة فهو مخطئ. بالطبع يستطيع الإنسان أن يدع الله أن يرزقه المال الوفير ليتفقّه في سبيل الله مثلاً، ولكنه عليه أن يعلم أنه إن لم يحصل على هذه الأمانة، فلابد وأن يكون لسبب ما. فمن الممكن أن اكتساب الثراء قبل إحراز النضوج الروحي قد يحول هذا الإنسان إلى فريسة سهلة للشيطان. وهناك الأسباب المشابهة العديدة الأخرى لكل هدف إلهي مخبأ وراء الحدث، وقد لا يدرك الكثير منها في الحال، أو قد لا تنجلي حكمة ذلك إلا في الآخرة. فمثلاً، رجل أعمال فاته اجتماع لطالما اعتبره خطوة مهمة في مهنته. ولكن، فيما لو ذهب الرجل إلى ذلك الاجتماع كان سيصاب بحادث سير أو كانت ستتحطم به الطائرة في إحدى رحلاته الجوية.

لا يوجد من هو ممحض من الواقع في هذه الأحداث، فإذا فانه ليس من الأمر غير الاعتيادي أن نتوسم الخير في شيء يُظن به السوء للوهلة الأولى. ومع ذلك، يحتاج كل واحد منا أن يعرف أنه قد لا يستطيع دائمًا الإمساك بالقصد من الحدث الذي بدا له سلبياً. والسبب كما قلنا، أننا قد لا نملك الفرصة لنشهد تلك النتيجة الإيجابية. فقد يظهر الله ذلك القصد الإلهي فقط في الآخرة. ولهذا السبب، فإن ما يجب على الإنسان الذي خضع لقدر الله ووضع ثقته فيه هو الرضى بكل أمر - مهما كان - مع الاستعداد التام للاعتراف بوجود الخير فيه وأن يكون حامداً لله عليه.

من الضروري التنبيه إلى أن "إدراك الخير في كل شيء" لا يقتضي

تجاهل حقيقة تلك الأحداث والتظاهر بعدم حدوثها، أو أن نبالغ في الشعور بالمثالية. بل على العكس تماماً، فالمؤمن مكلف بالتصريف المناسب واللجوء إلى كل الطرق الالزمة لحل أي مشكلة.

إنّ تسلیم المؤمن لهذا الحدث، يجب أن لا يتبس مع نهج أولئك الذين يیقون غير مکثثین لکل ما یحدث حولهم متفائلین بلا واقعیة، بسبب قصر فهمهم للموضوع. وھؤلاء عادة ما یوصفون بـ"أصحاب النظارات الوردية". فهم یفشلون في اتخاذ القرارات العقلانية، أو حتى تطبيقها على أرض الواقع. وھؤلاء غير واعین، وهم غارقون في تفاؤل طوباوي، ولذلك لا یسعون للبحث عن حلول لمشکلاتهم. فمثلاً، إذا حدث وأصيب شخص بمرض يستدعي الاهتمام، فانّ حاليه مع الوقت ستتدھور للدرجة التي یصبح معها مرضه ممیتاً، إذا أهمل أحد الدواء المناسب. ومثال ذلك أيضاً من لا یرى ضرورة للاحیاط في الحفاظ على حاجياته فیتركها سائبة، مع أنه سبق أن سرق. فهو معرض ليصبح مرة أخرى ضحية لحدث مماثل.

دون أدنى شك، فهذا النهج هو نهج بعيد من مفهوم "التوکل على الله" و "إدراك الخیر في كل أمر". فهذه التصرفات غير مبالغة ومستهترة. و في المقابل، على المؤمنين أن یبذلوا أقصى ما بوسعهم لعلاج الوضع بطريقة عملية. فالسلوك الحسن الذي یتبعونه، هو أساساً شکل من أشكال "العبادة"، وذلك لأنهم في خضم انگماسمهم في هذه الأوضاع، عقولهم مشغولة بدوام تذکر الحقيقة، وهي أن الله تعالى قادر وما شاء فعل.

في القرآن الكريم، يقص الله تعالى علينا نماذج من قصص الأنبياء والمؤمنين الصادقين الذين أدركوا هذه الحقيقة، وعلى المؤمنين بدورهم أن يسعوا للسير على طريقهم. فالأسلوب الذي ردّ به سيدنا هود عليه السلام على قومه، موضحاً لهم خصوصية النام لله تعالى وثقته الثابتة به، بالرغم من تهديدهم له، نموذج ناصع من هذه الأمثلة.

قال تعالى: ﴿ قَالُوا يَا هُودُ مَا جِئْنَا بِبَيِّنَةٍ وَمَا نَحْنُ بِتَارِكِي آلَهَتَنَا عَنْ قَوْلِكَ وَمَا نَحْنُ لَكَ بِمُؤْمِنِينَ إِنْ نَقُولُ إِلَّا اعْتَرَاكَ بعْضُ آلَهَتَنَا بِسُوءِ قَالَ إِنِّي أَشْهُدُ اللَّهَ وَأَشْهَدُوا أَنِّي بَرِيءٌ مِمَّا تُشَرِّكُونَ مِنْ دُونِهِ فَكِيدُونِي جَمِيعًا ثُمَّ لَا تُنْظِرُونَ إِنِّي تَوَكَّلُ عَلَى اللَّهِ رَبِّي وَرَبِّكُمْ مَا مِنْ دَابَّةٍ إِلَّا هُوَ آخُذُ بِنَاصِيَتِهَا إِنَّ رَبِّي عَلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ إِنَّ تَوَلَّوْا فَقَدْ أَبْلَغْتُكُمْ مَا أُرْسَلْتُ بِهِ إِلَيْكُمْ وَيَسْتَخْلُفُ رَبِّي قَوْمًا غَيْرَكُمْ وَلَا تَضْرُونَهُ شَيْئًا إِنَّ رَبِّي عَلَى كُلِّ شَيْءٍ حَفِظٌ ﴾ (سورة هود: 53-57)

# نظرة المجتمع الجاهلي إلى الأحداث

يميل الناس بصفة عامة إلى تقسيم الأحداث على أنها جيدة و سيئة. هذا التقسيم غالباً ما يعتمد على عاداتهم أو ميولهم. كما أن ردود أفعالهم على تلك الأحداث تتبدل حسب خطورة و هيئة ذلك الحدث؛ ومع ذلك، مما يشعرون به و ما يواجهونه في النهاية، يكون محكمًا بتقاليدهم الاجتماعية.

كل واحد منا في الغالب لديه بقايا من أحلام الطفولة، حتى في حياته المتقدمة، مع أن هذه الخطط قد لا تتحقق دوماً كما توقعها أو خطط لها الواحد منا. فنحن دائمًا عرضة لأحداث غير متوقعة في حياتنا، وحدث كهذا غير متوقع، في لحظة، يمكن أن يلقي بحياتنا في فوضى تامة. وبينما يكون الواحد منا منكباً على سير حياته المعتادة، قد يواجه بسلسلة تغييرات، قد تظهر للوهلة الأولى على أنها سلبية. فمثلاً، يمكن لإنسان معافٍ أن يستسلم لمرض مميت، أو يفقد قدرته على الحركة في أحد الحوادث. أيضاً، فقد يفقد رجل ثريّ كل ثروته فجأة. إن ردود فعل الناس على هذا التغيير في دولاب الأحداث يختلف اختلافاً كبيراً. فردة فعلهم تكون جيدة طالما أن هذا الحدث مرغوب

فيه. بينما عندما يواجهون بما هو غير متوقع يميلون للشعور بخيبة الأمل، أو حتى الغضب. و حسب أهمية تعلقهم بتلك الأحداث، ومحصلتها النهائية، فإن غضبهم قد يصبح شديدا جدا. إنّ هذا الاتّجاه كثيرا ما يشيع في المجتمعات التي ينتشر فيها الجهل.

وهناك البعض من هؤلاء يقولون عند حدوث ما يخيب أملهم " لا بدّ وأن يكون هناك خير في هذا". ولكنها مجرد كلمات يتفوهون بها دون أدنى فهم لمعناها الحقيقي، إنما فقط لاتباعهم عرفا اجتماعيا.

وهناك مجموعة أخرى من الناس الذين هم على استعداد لينظروا في حقيقة الهدف الإلهي وراء أحداث بسيطة. ولكن عندما يُواجهون بأحداث جسمية قد تعود عليهم بالضرر، فإنهم ينسون مثل هذا العزم أو النية. فمثلا، من الممكن لشخص ما أن لا ينزعج لتعطل محرك سيارته وهو في طريقه إلى العمل، ويفيدي استعداده لتفهم الخير الممكّن في ذلك. ولكن، إذا ما كان تأخره عن العمل يثير غضب مديره ويعرضه للفصل من عمله، عندها يكون ذلك سبباً كافياً للاحتجاج. وقد يتصرف بأسلوب شبيه بهذا فيما لو فقد قطعة ثمينة من المجوهرات بدلًا من ساعة يد زهيدة الثمن. وكما تشير هذه الأمثلة، فهناك أحداث ثانوية معينة، يتفاعل معها الناس بعقلانية، أو يولون استعدادهم لفهم الخير منها؛ بينما الأحداث الأكثر إيلاماً تسوقهم ليثبتوا تهورهم وغضبهم.

وبعض الناس يطلقون هذه العبارات بهدف البحث عن المواجهة، دون أن يدرّكوا حقاً المدلول الصحيح لـ "توسم الخير في كل شيء". وعلى هذا النحو، فهم يؤمنون بكونه طريقة لمد يد العون للمهتممين،

لفرد من العائلة خسر مشروعًا تجاريًا مثلاً، أو لصديق رسب في امتحان. ولكن، عندما تكون مصالحهم في دائرة الخطر، عندها لا يبدون أدنى داع لرؤية "الخير" فيه، كاشفين بذلك الستار عن قمة جهلهم. إنّ القصور في رؤية الخير فيما يمر على الفرد من أحداث، ينبع من القصور في إيمانه. فقصوره في إدراك أن الله تعالى هو الذي سبق وقدر كل حدث في حياة كلّ منا، وأن كل شيء إنما يحدث وفقاً لقدر معين قد سبق إعداده، وأن هذه الحياة الدنيا ليست سوى امتحان، هو الذي يحجب العين عن رؤية الخير وإدراكه في ما يحدث لنا.

في الجزء التالي، سوف نستطلع هذا المعنى. وهو، أن نؤمن بأنّ هناك خيراً في كل ما يحدث لنا، ونستطلع الحقائق المتعلقة بهذا الأمر.

# كيف ندرك الخير فيما يحدث؟

إدراك أن الله هو الذي قدر كل شيء بكل جزئياته... إن معظم الناس يفرحون عندما تحدث الأشياء وفقا لرغباتهم، ولكنهم سرعان ما يشارون للحدث الصغير الذي لا يوافق هواهم. لكن على المؤمن أن لا يميل لهذه المشاعر. ففي القرآن الكريم، يوضح الله سبحانه وتعالى ما يسرنا، وهو أنه قد وضع الخير لعباده الصادقين في كل أمر، مما من شيء يمكن أن يهمهم أو يزعجهم.

والى المدرك لهذه الحقيقة في صميم قلبه، يستطيع أن يكون راضيا بكل ما يواجهه من أحداث، ويرى النعمة من ورائها.

البعض، لا يأبهون حتى لمجرد التفكير في كيفية خلقهم وسببه. مع أن ضميرهم يدلّهم على أن لهذا الكون المدهش المتسق حالقا عظيمما، إلا أن حبهم المبالغ فيه لهذه الحياة الدنيا، أو عدم رغبتهما في مواجهة الحقيقة، يجعلهم ينكرون حقيقة وجود الخالق و العياذ بالله و يتتجاهلون حقيقة أن كلّ واقعة في حياتهم قد قدرت ضمن خطة و هدف، بل يعزونها لمفهوم خاطئ، وهو الحظ أو المصادفة. فهذه نظرة تعيق صاحبها عن رؤية الخير في الأحداث و استخلاص العبر منها.

وهناك البعض الآخر، يدركون وجود الله تعالى، ويوقنون أنه هو خالق هذا الكون، ويعرفون بحقيقة أن الله هو مُنزل الغيث وهو الذي يأتي بالشمس من المشرق. فهم مقررين أنه لا مسبب لكل ذلك إلا الله، ولكن عندما نصل إلى الأحداث التي تمر بهم في حياتهم، وإلى التفاصيل الصغيرة التي تشكل جزءاً من المشهد اليومي الاعتيادي يجدون صعوبة في الاعتقاد بخضوعها لله تعالى. و مع ذلك، فالله هو الذي يقضي بدخول لص إلى بيت أحدهنا ليلاً، أو عائق يوقعنا أرضاً، وهو الذي ينبت أرضاً ويشمرها ويجعل أخرى جدباء قاحلة، وهو الذي يكتب لصفقة أن تكون ناجحة، أو لقدر أن يُنسى على الموقد فيحترق ما فيه. كل حدث يقع ضمن حكمة الله الالهائية، في خطوة سامية. فقطرة الوحل التي تلطخ سروال أحدهنا، والثقب الذي يحدث في إطار عجلة السيارة، والبثور الظاهرة على الوجه، والاعتلال في الصحة، أو أي شيء آخر لا نرغب في حدوثه، كلها أمور متداخلة في حياة الواحد منا ضمن خطة محددة.

لا يوجد أبداً ما هو خارج عن إرادة الله تعالى في كل ما يصيب الإنسان في هذه الدنيا، منذ اللحظة التي يفتح فيها عينيه. فكل الكائنات جمِيعاً خلقها الله تعالى، الواحد الأحد المسيطر على هذا الكون. إن كل ما خلق الله كامل وتم ومليء بالحكم والأهداف، وهو جزء من القضاء والقدر الذي خلقه الله تعالى؛ لا يجب على أيّ منا أن يميز بين الواقع بقوله جيدة لبعضها وسيئة للبعض الآخر. فما يجب على الإنسان هو أن يدرك ويقدر الكمال والمثالية في جميع الأحداث، ويؤمن بكل ثقة بأن الخير فيها، وأن يقى واعياً بحقيقة أن الله بحكمته المطلقة، رتب كل

شيء ليؤدي في النهاية إلى النتائج المثلثي. حقا، إن كل من يؤمن ويسلم بالخير في كل ما يحدث، تصبح له الدنيا جزءا من نعيم لا ينتهي.

في القرآن الكريم، ينبهنا الله إلى تلك الحقيقة التي ذكرناها في هذه الصفحات، لذا فإن القصور في تذكر أن كل شيء هو وفق قدر سماوي يعتبرا خسراً علينا للمؤمن. وإن القضاء المقدر من الله تعالى بديع، فهو يصيب الإنسان كما سبق وقدره الله تماما. فالإنسان العادي يفهم الإيمان بالقضاء والقدر كطريقة فقط "للمواساة في أوقات المحن". بينما المؤمن يحقق الفهم الصحيح للقضاء والقدر، متفهما تماما أنه المنهاج الوحيد المثالى المرسوم له بدقة.

القضاء و القدر هو ذلك البرنامج الذي لا تشوبه شائبة الذي وضع ليعد الإنسان للفردوس. فهو مفعم بالخير كما أنه أعد لغاية إلهية، فكل ضائقة تمر بالمؤمن في هذه الدنيا، ستكون مصدر سعادة و نعمة و سلام لا نهائي في الآخرة. والآية الكريمة: ﴿إِنَّ مَعَ الْعُسْرِ يُسْرًا﴾ (سورة الشرح: 6) تشدنا إلى هذه الحقيقة؛ إن الصبر الذي يبديه المؤمن لما يصييه من قضاء وقدر، قد سبق و قدر له معها الجزاء الحسن في الآخرة.

قد يحدث مع الأيام أن المؤمن يصبح قلقا لبعض ما يحدث له، والسبب لما يشعر به هو قصوره في تذكر أن هذا الحدث بالذات هو جزء من قدره الذي خلقه الله تعالى خاصا به. إلا أنه، سيهدا و يرتاح عندما يُذَكَّر بهدف الله تعالى من خلق مثل هذا الحدث. لذا على المؤمن أن يتعلم أن يتذكر دوما أن كل شيء قد قدر سلفا، وأن يذكر غيره

بذلك. عليه أن يصبر في وجه تلك الأحداث التي قدرها الله له. وهناك أسرار غير محدودة وراء الأحداث، وعلى المؤمن أن يتوكّل على الله تعالى ويكافح لإدراك هذه الأسرار. والذي يبذل ما في وسعه لتفهم تلك الأسباب، سيكون، بإذن الله تعالى، من الفائزين في النهاية. ولكن ينبغي أن نفهم أنه قد لا يمكنه دائماً إدراك أسباب هذه الأحداث وأسرارها. وعليه أن يبقى واثقاً، أن ما يحدث من أمر هو بالتأكيد لخير وغاية.

## إدراك حقيقة أن كل مخلوق، حياً كان أو غير حي، خاضع لقدر معين...

القدر هو علم الله التام بكل الأحداث الماضية والقادمة، وكأنها لحظة واحدة. وهذا يظهر سلطة الله المطلقة على جميع الكائنات والأحداث. فالناس لا يستطيعون أن يدركون حديثاً معيناً إلا عندما يعاينوه. ولكن الله تعالى يعلم كل الأحداث قبل حدوثها. وبالنسبة إلى الله تعالى، الماضي والحاضر والمستقبل أمر واحداً، فالزمن كله خاضع لعلم الله تعالى فهو خالقه وموجده.

وكم تبين الآية الكريمة أيضاً: ﴿إِنَّا كُلَّ شَيْءٍ خَلَقْنَاهُ بِقَدْرٍ﴾ (سورة القمر: 49)، فكل شيء في هذا العالم له دور في هذا القدر. وأغلب الناس لا يوقنون يقيناً صادقاً بطبيعة القدر، وبالتالي، يفشلون في فهم قدرة الله الالانهائية الكامنة وراء هذا النظام المتناسق الكامل. والبعض يعتبر أن القضاء والقدر يشمل فقطبني الإنسان. بينما في الحقيقة، كل شيء في هذا الكون، ابتداءً من الأثاث الذي في بيتك، إلى الحصاة الملقة

في الطريق، أو تلك القشة اليابسة، وقطعة الفاكهة أو العلبة الموضوعة على رف متجر، كلها جزء من القدر الذي سبق وحدده الله تعالى. إنّ مصير كل شيء مما خلق الله تعالى قد قدر في حكمته تعالى المطلقة. إنّ كل حديث يراه الإنسان، وكل صوت يسمعه، له دور في هذه الحياة حسب الحاجة إليه، فالحياة وحدة متناسقة كل شيء فيها بنظام. فليس ثمة حدث، سواء كان أساسياً أم ثانوياً، يحدث في هذا الكون بالصادفة. فما من وردة تزهر أو تذبل بمجرد المصادفة. وما من إنسان يبعث إلى الحياة أو يموت بمحض المصادفة. وما من رجل يصبح علياً لخطأ، ولا حتى عندما يتطور مرضه لوضع غير قابل للسيطرة. ففي كل من تلك الحالات، أعد الله تعالى هذه الأحداث خصيصاً وقدرها منذ اللحظة التي أوجد الموجودات. إنّ كل كائن كان، في أعماق الأرض أو في المحيطات، وكل ورقة تسقط من مكانها، كلها تحدث طوعاً للقدر. وكما يقول الله تعالى: ﴿ وَعِنْهُ مَفَاتِحُ الْغَيْبِ لَا يَعْلَمُهَا إِلَّا هُوَ وَيَعْلَمُ مَا فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ وَمَا تَسْقُطُ مِنْ وَرَقَةٍ إِلَّا يَعْلَمُهَا وَلَا حَيَّةٌ فِي ظُلُمَاتِ الْأَرْضِ وَلَا رَطْبٌ وَلَا يَابِسٌ إِلَّا فِي كِتَابٍ مُبِينٍ ﴾ (سورة الأنعام: 59)

لكن الناس عامة غير مدركين لحقيقة أن كل لحظة من حياتهم قد قدرها الله تعالى، فالبعض لم يتفكروا يوماً كيف خلقوا، أو كيف أن كل هذه النعم التي يعيشون بها قد أوجدت. والبعض، بالرغم من معرفتهم بأن الله هو خالق الحياة والموت، يؤمنون بأن المصادفة هي وراء تلك الأحداث الثانوية الصغيرة. غير أن الله تعالى في القرآن الكريم، أخبرنا

بأن أعمالنا بتفاصيلها مهما صغرت قد قدرها الله تعالى بحكمته المطلقة، وطبقاً لهدف إلهي، قال تعالى: "مَا أَصَابَ مِنْ مُصِيبَةٍ فِي الْأَرْضِ وَلَاَ فِي أَنفُسِكُمْ إِلَّا فِي كِتَابٍ مِنْ قَبْلِ أَنْ تَنْبَأَهَا إِنَّ ذَلِكَ عَلَى اللَّهِ يَسِيرٌ" ﴿٢٢﴾ (سورة الحديد: 22).

إنه من الضروري أن يعي الإنسان هذه الحقيقة. ولأن مصير كل شيء في هذا الكون معلوم لله تعالى، العليم الحكيم، فهذا يعني أن كل جزئية وضعت بإتقان مطلق لهدف. إن الإنسان الذي يحقق الفهم التام لهذه الحقيقة سينعم بالسعادة في كل لحظة من حياته؛ سواء منها ما كان حسناً أو ما بده منها سيئاً. وسبب ذلك هو أن عباده المؤمنين الصادقين نجحوا في إدراك أن الله هو الذي أوجد قضاءهم و قدرهم دون نقص أو عيب. فهم يعرفون أنه من الجهل بمكان أن ينظروا إلى أمر على أنه مكروه بينما لا بد وأن يكون له غاية في حساب الله تعالى. هذا الفهم العميق لتلك الحقيقة يمكنهم من تبيان النعم والبركات في جميع الأشياء التي تحدث.

إن الاعتقاد بأن ما يمر به الواحد منا، ليس من خلق الله تعالى، بل الاعتقاد أن أحداً أو شيئاً آخر ساهم في حدوثه إنما يدل على قصور في إدراك ماهية القضاء والقدر. وكل ما لا يلدو متفقاً مع رغباتنا هو، في الواقع، "درس في القضاء والقدر". وعلى كل إنسان أن ينطلق ليدرك الخير والغاية الإلهية في الأحداث بكل ما أوتي من عقل وحكمة. فالناس يميلون دائماً إلى تركيز الاهتمام على كل ما يلدو سلبياً ويعتبرونه "محنة"، بالرغم من وجود خير وهدف في ما قد يلدو في ظاهره "محنة". فهي

"محنة" فقط لأننا اختربنا أن ننظر إليها كذلك ؛ ففي الواقع، هي أفضل ما قد يحدث لنا، لأنها الأمر الذي قدر لنا.

لو أن الله تعالى بين الخير و الغاية في الأحداث التي تبدو سلبية، أو المشاكل التي تقلق و تغضب الناس، لكانوا سيتفهمون كم كانت خيبة أملهم بلا معنى. و بإدراك النعمة و البركة في كل الأمور، فالإنسان المؤمن بالمقابل يشعر بالبهجة لا بالقلق . فالقضية إذن ، أن ما يتحتم على المرء عمله هو أن يسعى للتعرف على الخير و المنافع الكامنة في الحدث، والتي هي في الحقيقة جزء من الغاية من خلق الله لذلك الحدث، وأن يشعر بالامتنان لما تجلبه له هذه النظرة من فائدة.

## إدراك أن الشّر قد يكون في أحداث ظاهرها خير وأن الخير قد يكون في أحداث ظاهرها شرّ ...

في ما مضى، أكدنا على أن الله تعالى الحكيم، يخلق كل حدث وفقا لخطة محددة. ومن هنا، فإن موضوعا آخر يستحق أن نخذه بالنظر؛ وهو أن الله وحده يعلم الأحداث المناسبة والمواتية من غيرها. فبحكمة الله تعالى مطلقة، بينما نظر البشر محدود، فالبشر لا يستطيعون أن يروا سوى المظاهر الخارجية للأحداث، ويعتمدون فقط على إدراكهم المحدود للحكم عليها. فمعلوماتهم أو إدراكهم غير الكافي، في بعض الأحيان، قد يجعلهم يكرهون شيئا بينما هو خير لهم، ويحبون شيئا بينما هو شر لهم. إذن، على المؤمن لكي يتمكن من تمييز الخير، أن يضع ثقته في حكمة الله المطلقة، واثقا من أن هناك خيرا في كل ما يحدث له.

يقول الله تعالى: "وَعَسَى أَنْ تَكْرَهُوا شَيْئاً وَ هُوَ خَيْرٌ لَكُمْ وَ عَسَى أَنْ تُحِبُّوا شَيْئاً وَ هُوَ شَرٌّ لَكُمْ وَاللَّهُ يَعْلَمُ وَأَنْتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴿٢٦﴾" (سورة البقرة .216).

يعلمنا الله تعالى هنا، أن حدثا يعتبره المرء منا خيرا قد لا يسبب له إلا خيبة الأمل، في هذه الحياة الدنيا و في الآخرة. وفي المقابل، فما يسعى بحماس لتجنبه، معتقدا ضرره، قد يكون سببا للسعادة والخير. فتقدير أي حدث فعليا، إنما هو علم الله وحده. فكل شيء مهما بدا خيرا أو شرا، يحدث بأمر الله تعالى. فما يصيّبنا إلا ما كتبه وأراده الله لنا. و يذكرنا الله تعالى بهذه الحقيقة كما يلي: "وَإِنْ يُمْسِكَ اللَّهُ بِضُرٍّ فَلَا كَاشِفَ لَهُ إِلَّا هُوَ وَإِنْ يُرْدِكَ بِخَيْرٍ فَلَا رَادَ لِفَضْلِهِ يُصِيبُ بِهِ مَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ وَ هُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ" (سورة يونس: 107).

إذن، فما يصيّبنا في هذه الحياة، مهما بدا خيرا أو شرا، هو في الحقيقة خير، إذ أنه ما قدره خالقنا لنا. وكما ذكرنا سابقا، فإن الذي قد قضى بالحدث على هذا النحو، ليس إنسان مقيد بمكان و زمان، بل هو الله تعالى، الذي يعلو على الزمان والمكان، خالق الإنسان و خالق الزمان والمكان أيضا. (ولمزيد من المعلومات أنظر كتاب: "اللازمان وحقيقة القدر" لهارون يحيى).

# في كل شيء خير للمؤمنين

كل واحد منا يمر بأوقات صعبة في حياته. وهذه الصعاب تحبط وتقلق أو تزعج غالبية من هم بعيدون عن الأخلاق الموصوفة في القرآن. لهذا، فهم سرعان ما يصبحون قلقي البال، مضطربين ومتوترین. ولأنهم لا يؤمنون بالمثلية الكامنة في القضاء المقدر من الله تعالى، فهم لا يبحثون عن النعمة أو الخير في ما يصيّبهم.

وفي الحقيقة، فقدانهم لإيمانهم، يجعلهم يشعرون أن كل لحظة تنقضي تسير ضدهم. وبهذه الحالة، يصبحون مثقلين تحت وطأة الهم والقلق، وهكذا يمضون في سير حياتهم.

بينما المؤمنون، يعلمون أن الصعاب إنما تأتي من الله تعالى ليختبر بها الإنسان. فهم يفهمون جيداً أن هذه الصعاب طريقة مثلثي في تمييز المؤمنين الصادقين من "هؤلاء الذين في قلوبهم مرض"، الذين هم غير صادقين في إيمانهم. والله تعالى يذكر ذلك بكل وضوح في القرآن الكريم، ويؤكد أنه سيختبر المؤمنين ليتميّص الصادقين منهم: ﴿أَمْ حَسِبُتُمْ أَنْ تَدْخُلُوا الْجَنَّةَ وَ لَمَّا يَعْلَمَ اللَّهُ الَّذِينَ جَاهَدُوا مِنْكُمْ وَ يَعْلَمَ الصَّابِرِينَ﴾ (سورة آل عمران:142).

وقال تعالى: ﴿مَا كَانَ اللَّهُ لِيَذَرَ الْمُؤْمِنِينَ عَلَىٰ مَا أَنْتُمْ عَلَيْهِ حَتَّىٰ يَمِيزَ  
الْخَبِيرَ مِنَ الطَّيِّبِ وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُطْلَعُكُمْ عَلَىٰ الغَيْبِ وَلَكُنَّ اللَّهُ  
يَجْتَبِي مِنْ رُسُلِهِ مَنْ يَشَاءُ فَامْنُوا بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ إِنْ تُؤْمِنُوا وَتَتَّقُوا فَلَكُمْ  
أَجْرٌ عَظِيمٌ﴾ (سورة آل عمران: 179).

ويقدم القرآن الكريم الحادثة التالية التي وقعت في زمان النبي صلى الله عليه كمثال على ذلك: ﴿وَمَا أَصَابَكُمْ يوْمَ التَّقْيَىِ الْجَمِيعَانَ فَيَأْذَنُ  
اللَّهُ وَلِيَعْلَمَ الْمُؤْمِنِينَ \* وَلِيَعْلَمَ الَّذِينَ نَافَقُوا وَقِيلَ لَهُمْ تَعَالَوْا قَاتَلُوا  
فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَوْ ادْفَعُوا قَاتِلًا لَوْ نَعْلَمُ لَتَبَعَّنَاكُمْ هُمْ لِلْكُفَّارِ يَوْمَئِذٍ  
أَقْرَبُ مِنْهُمْ لِلإِيمَانِ يَقُولُونَ بِأَفْوَاهِهِمْ مَا لَيْسَ فِي قُلُوبِهِمْ وَاللَّهُ أَعْلَمُ  
بِمَا يَكْتُمُونَ﴾ (سورة آل عمران: 166-167).

والآيات المذكورة توضح تماماً ما ذكرناه حتى الآن. ففي عصر النبي محمد صلى الله عليه وسلم، واجه المسلمون الظلم وعانوا ظروفاً شاقة. ولكن، ومثلما تشير إلى ذلك الآية، فما عانوه وكابدوه كان بإرادة الله تعالى، فأعان ذلك على كشف المنافقين الذين حاولوا أن يسيبوا الأذى للمؤمنين. أي يعني آخر، كل شيء في النهاية أفضى إلى مصلحة المؤمنين.

المسلمون، الذين يفهمون العبر والدروس الموضحة في هذه الآيات، يعتبرون الحدث الذي يبدو سائلاً، أو لحظات المصاعب فرصة من خاللها، يوضع إخلاصهم وإيمانهم وصدقهم لربهم تحت الاختبار. لا ينسون أبداً، أن المصاعب أو النعم هي لامتحانهم واختبارهم. بل على العكس، لصدقهم وإذعانهم لربهم وحده، يغير الله ما يبدو سائلاً فيكون

خيراً لعباده المخلصين.

في الصفحات التالية، سوف نتحدث عن المصاعب التي من الممكن أن تعرّض سبيل المؤمن والمحن التي كثيراً ما تصيب المؤمن في هذه الدنيا. وهدفنا هو تذكير المؤمنين بالنعم المخبوءة والمكافآت التي ينالونها بصبرهم، في هذه الدنيا وفي الآخرة.

### ابتلاء الله للإنسان بفقدان ثروته

إنّ هدف أكثر الناس في الحياة هو جمع أكبر ثروة ممكّنة. وللوصول إلى هذه الغاية، فهم يلجّون إلى كل طريق، ويتبعون كل سبيل حتى لو كان غير شرعي. إن الأهمية التي يعطيها الإنسان للممتلكات وصفت في القرآن الكريم بـ"حب" لـ"زينة الحياة الدنيا"، قال تعالى: ﴿ زِينَ لِلنَّاسَ حُبُ الشَّهَوَاتِ مِنَ النِّسَاءِ وَالْبَنِينَ وَالْقَنَاطِيرِ الْمُقْنَطَرَةِ مِنَ الْذَّهَبِ وَالْفُضَّةِ وَالْحِيلَ الْمُسَوَّمَةِ وَالْأَنْعَامِ وَالْحِرْثِ ذَلِكَ مَتَاعُ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَاللَّهُ عِنْدُهُ حُسْنُ الْمَآبِ ﴾ (سورة آل عمران: 14). وقال تعالى: ﴿ الْمَالُ وَالْبَنُونَ زِينَةُ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَالْبَاقِيَاتُ الصَّالِحَاتُ خَيْرٌ عِنْدَ رَبِّكَ ثَوَابًا وَخَيْرٌ أَمَلًا ﴾ (سورة الكهف: 46).

و في آية أخرى، يصف الله تعالى أولئك الناس البعيدين عن الأخلاق الدينية بقوله: ﴿ وَتُحِبُّونَ الْمَالَ حُبًا جَمًا ﴾ (سورة الفجر: 20). وما ينبغي علينا فهمه من هذه الآية، هو أنّ الجاهل يتوق بشدة للغنى لأنّ الغنى هو أحد أهم مقاييس المكانة والمنزلة في المجتمعات

ذات القيم البعيدة عن الدين. ففي هذه المجتمعات التائهة، يوقد الناس الشري ويعتبرونه ويحلونه لغناه. وإحراز مثل هذا الثراء يجعل أصحابه يخطئون معتقدين أنه أصبحت لهم سلطة لا توجد عند غيرهم. وفي هذه الحالة يصبح امتلاك الثروة الهدف الرئيسي في الحياة.

وهذه الرغبة الجامحة في امتلاك الثروة تقود إلى حياة ملؤها الخوف من فقدانها. فهؤلاء الذين يملكون مثل هذه النظرة كثيراً ما يقطنون عند فقدانهم لثرائهم، وعندما يصبحون متمندين إزاء حالقهم. ولكونهم حاهلين بأن ما أصحابهم هو عبارة عن ابتلاء، فإنهم يصبحون محبطين تماماً بسبب فقدانهم لثروتهم.

وفي المقابل يأمر الله تعالى الإنسان بقوله: ﴿لَكِيَّا تَأْسُوا عَلَىٰ مَا فَاتَكُمْ وَ لَا تَفْرَحُوا بِمَا آتَاكُمْ وَ اللَّهُ لَا يُحِبُّ كُلَّ مُخْتَالٍ فَخُورٍ﴾ (سورة الحديد: 23). فهو تعالى يأمر الإنسان أن يقود نفسه باعتدال و يتبنى الأخلاق الحميدة. فالقنوط لفقدان الثراء والابتهاج في أوقات الرخاء، هو دليل على الكفران والجحود تجاه الله تعالى.

تحت تأثير هذه النظرة المنحرفة، فإن أفراد المجتمعات الجاهلة يعتبرون أنه من المقبول تماماً الشعور بخيبة الأمل لفقدانهم ممتلكاتهم. فالأمان الاقتصادي الذي يستمتع به صاحبه مثلاً والذي يتمثل في الغنى والثراء، قد يختفي فجأة بسبب كارثة طبيعية، أو بسبب حريق يأتي عليه في لحظات. وقد ينتهي الأمر بالمرء أحياناً إلى أن يدمر بيته جميلاً شرهاً بعد سنوات من الادخار والجهد لأن زلزالاً هزه من قواعده. فالأمر المهم هنا، أن الإنسان غير المدرك لطبيعة هذه الحياة سيشعر بالارتباك عندما

يصاب بخسارة كهذه؛ فيصبح بذلك مثلاً بالتشاؤم مشحوناً التمرد. إنّ هؤلاء البعيدين عن أخلاق القرآن الكريم يفشلون في أن يدرّكون أن فقدانهم لتراثهم قد يكون لخير ومنفعة. ومن الطبيعي - بسبب نظرتهم هذه و تقصيرهم في التوكل على الله - أنّ العلو الذي يشعرون به بسبب غناهم وتراثهم سوف يجلب لهم التعب والمشقة.

أما أولئك الذي يوقنون أن مع العسر يسراً وأن الخير مع الشدة، فحالهم ليست على هذا النحو. فهم يدرّكون أنّ فقدان الثراء والمتعة هو لهدف وغاية، حتى وإن لم يتمكّنوا فوراً من التوصل إلى الحكمة من ذلك الأمر. فقد يكون وكأنه تذكرة من الله تعالى لعباده الذين غرّهم الثراء وغبّلتهم متع الدنيا الرائفة. فأي نقص في المال إنما يذكّرنا بقدرة الله المطلقة وفقرنا الكبير إليه، وبالتالي يدفعنا إلى تركيز اهتمامنا به وحده. أو لعل الله تعالى قد ادخر لعباده الذين صبروا في الصائقات الأليمة وتوكلوا عليه ما هو أفضّل. فعوضاً عن متع الحياة الدنيا الزائلة، يمنحهم الله تعالى ما لا يعد ولا يحصى من نعم الجنة الأبدية؛ وبكل تأكيد، فإن نعم الجنة الخالدة أعظم من نعم الدنيا الزائلة.

على كل حال، فإن تلك التغييرات في الأرزاق قد تأمن هدفاً عاجلاً وفورياً. فمثلاً، قد يكون هناك خير في إصابة أحدهم بحادث طريق بسيارته الجديدة، لأنّه بذلك قد حفظه الله من حادثة أكثر خطورة لربما كانت ستسبب له أذى أكبر. فالإنسان بضميره الحي يدرك أن هذه الحادثة هي بمثابة تذكرة، وإنذار، فيسأل الله تعالى المغفرة ويرضى بالقضاء المقدر له من الله تعالى.

"عسى أن تحبوا شيئاً وهو شر لكم..."

كما ذكرنا سابقاً، فالله تعالى يعلمنا في سورة البقرة ، الآية 216، أن بعض الواقع التي تبدو لنا سلبية هي في الحقيقة جيدة و إيجابية. وبالمثل، وكما تشير إلى ذلك الآية الكريمة نفسها، فالله تعالى أيضاً يوضح لنا أن ما قد يحبه الناس في هذه الدنيا قد يكون وراءه شر كبير لهم. وفي القرآن الكريم، يضرب الله تعالى المثل بالكافرين الأغنياء الذين يشقل عليهم الإنفاق من ثروتهم. فهم يعتقدون أن توفير المال "ذكاء" وفطنة، وظنهم أنه بادخاره و عدم إنفاقه في سبيل الله سوف يجلب لهم بعض النفع، بينما هو جهل و غفلة. وفي القرآن أيضاً، يخبرنا الله تعالى أن مثل هذا الغنى، هو الشر بعينه و لن يجلب لصاحبه إلا العذاب في جهنم.

قال تعالى: ﴿ وَ لَا يَحْسِنُ الَّذِينَ يَبْخَلُونَ بِمَا آتَاهُمُ اللَّهُ مِنْ فَضْلِهِ هُوَ خَيْرًا لَهُمْ بَلْ هُوَ شَرُّ لَهُمْ سَيُطْوَقُونَ مَا بَخَلُوا بِهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَ اللَّهُ مِيرَاثُ السَّمَاوَاتِ وَ الْأَرْضِ وَ اللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَيْرٌ ﴾ ( سورة آل عمران: 180 ).

في سورة القصص، يحكي الله تعالى لنا قصة قارون. لقد وهب الله تعالى قارون الثراء الفاحش لكنه أصبح محتالاً مغورراً لسعة ثروته، وعظمت غطرسته إزاء ربه. ففي حادثة قارون، الذي أهلك لأنّه بقي غافلاً عن النذر، عبرة للناس. وقد قص علينا القرآن الكريم قصة قارون كما يلي: ﴿ إِنَّ قَارُونَ كَانَ مِنْ قَوْمٍ مُوسَى فَبَغَى عَلَيْهِمْ وَ آتَيْنَاهُ مِنْ

الْكُنُوزَ مَا إِنَّ مَفَاتِحَهُ لَتَسْتُرُ بِالْعُصْبَةِ أُولَى الْقُوَّةِ إِذْ قَالَ لَهُ قَوْمُهُ لَا تَفْرَحْ  
إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ الْفَرَحِينَ \* وَابْتَغِ فِيمَا آتَاكَ اللَّهُ الدَّارَ الْآخِرَةَ وَلَا تَنْسَ  
نَصِيبَكَ مِنَ الدُّنْيَا وَأَحْسِنْ كَمَا أَحْسَنَ اللَّهُ إِلَيْكَ وَلَا تَبْغِ الْفَسَادَ فِي  
الْأَرْضِ إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ الْمُفْسِدِينَ قَالَ إِنَّمَا أُوتِيَتُهُ عَلَى عِلْمٍ عَنْدِي أَوْ لَمْ  
يَعْلَمْ أَنَّ اللَّهَ قَدْ أَهْلَكَ مِنْ قَبْلِهِ مِنَ الْقُرُونِ مَنْ هُوَ أَشَدُّ مِنْهُ قُوَّةً وَأَكْثَرَ  
جَمِيعًا وَلَا يُسْأَلُ عَنْ ذُنُوبِهِمُ الْمُجْرِمُونَ ﴿٧٦-٧٧﴾ (سورة القصص: 76-78).

وكما توضح لنا الآيات السابقة، فإن قارون قد اعتقد أن كنوزه ستجلب له الخير. لذا ابتهج وغدا متعالياً ومتكبراً بها. لكنه، في النهاية عانى من خيبة أمل عظيمة.

ومن جانب آخر فإن نظرية المؤمنين إلى أموالهم تختلف كثيراً عن هذا الفهم الخاطئ. والاموال والثروات عند المؤمن الملائم بتعاليم القرآن، لا تمثل غاية في حد ذاتها ولا يوليهما ذلك الاهتمام المبالغ فيه. فالمؤمن يقود نفسه بنيل؛ فهو لا يسمح لنفسه أن تقويه كما تشاء فتجعله يلهث وراء المال بلا توقف. إن المؤمن يكسر كل حياته فقط لكسب رضى الله تعالى، ولا يسمح لنفسه أبداً أن تأسره برغبات أدنى؛ فهو يتوق لثواب الآخرة الأبدي وليس لمتاع الحياة الدنيا. فالله تعالى يعده المؤمنين الذين عرفوا طريقهم وحددوا نظرتهم إلى المال والدنيا بالجنة، قال تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهَ اشْتَرَى مِنَ الْمُؤْمِنِينَ أَنفُسَهُمْ وَأَمْوَالَهُمْ بِأَنَّ لَهُمُ  
الْجَنَّةَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَيُقْتَلُونَ وَيُقْتَلُونَ وَعُدُّا عَلَيْهِ حَقًا فِي التَّورَةِ  
وَالْإِنْجِيلِ وَالْقُرْآنَ وَمَنْ أَوْفَى بِعَهْدِهِ مِنَ اللَّهِ فَاسْتَبْشِرُوا بِسَعْكُمُ الَّذِي  
بَيَاعْتُمْ بِهِ وَذَلِكَ هُوَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ ﴾ (سورة التوبه: 111).

إِنَّ الْأَنْبِيَاءَ وَالرَّسُولَ وَالْمُؤْمِنِينَ الصَّادِقِينَ الْمُخْلَصِينَ اعْتَدُوا أَنَّ مَا  
عِنْهُمْ هُوَ بِمَثَابَةِ نِعْمَةٍ مِّنْ رَبِّهِمْ، فَهُمْ يَعْلَمُونَ مِنْ أَعْمَاقِ قُلُوبِهِمْ أَنَّ  
كُلَّ مَا يَمْلِكُونَ يَرْجِعُ فِي النِّهَايَةِ إِلَى اللَّهِ وَحْدَهُ. لَهُذَا فَهُمْ يَنْفَقُونَ مِنْ  
مَا لَهُمْ وَمِمْتَلَكَاتِهِمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ. وَهَذَا الْحَلْقُ السَّامِيُّ وَالشَّعُورُ النَّبِيِّلُ  
تَجَاهُ الْآخَرِينَ ذَكْرُهُ الْقُرْآنُ الْكَرِيمُ فِي قَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿لَيْسَ الْبَرُّ أَنْ تُوَلُوا  
وُجُوهَكُمْ قَبْلَ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ وَلَكِنَّ الْبَرَّ مَنْ آمَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ  
الْآخِرِ وَالْمَلَائِكَةَ وَالْكِتَابَ وَالْبَيِّنَاتِ وَآتَى الْمَالَ عَلَىٰ حُجَّهِ ذَوِي  
الْقُرْبَىٰ وَالْيَتَامَىٰ وَالْمَسَاكِينَ وَابْنَ السَّبِيلِ وَالسَّائِلِينَ وَفِي الرِّقَابِ وَ  
أَقَامَ الصَّلَاةَ وَآتَى الزَّكَاةَ ...﴾ (سُورَةُ الْبَقْرَةِ: 177).

كَذَلِكَ إِنَّ الْمُؤْمِنِينَ لَا يَنْفَقُونَ لِلْتَّفَارِخِ، فَيَتَبَيَّنُهُمُ الصَّادِقَةُ مِنَ الْإِنْفَاقِ  
هِيَ كَمَا تَبَيَّنَهُ الْآيَةُ الْكَرِيمَةُ: ﴿وَمَثُلُ الدِّينِ يُنْفَقُونَ أَمْوَالَهُمْ ابْتِغَاءَ  
مَرْضَاتِ اللَّهِ وَتَشْيِتاً مِّنْ أَنْفُسِهِمْ ...﴾ (سُورَةُ الْبَقْرَةِ: 265)

وَهُمْ عِنْدَمَا يَفْقَدُونَ بَعْضَ مِمْتَلَكَاتِهِمْ، يَتَصَرَّفُونَ بِشَكْلٍ مُخْتَلِفٍ  
كَثِيرًا عَنْ أُولَئِكَ الْجَاهِلِينَ. فَفِي وَاقِعِ الْأَمْرِ، هُمْ يَعْرِفُونَ أَنَّهُ امْتِنَانٌ مِّنَ  
اللَّهِ تَعَالَى. فَيَصْبِرُونَ وَيَسْعُونَ لِإِدْرَاكِ مَا قَدْ يَظْهُرُ مِنْ خَيْرٍ مِّنْ وَرَاءِ تِلْكَ  
الْخُسْرَةِ أَوِ الْفَقْدَانِ. وَالنِّظَرَةُ النَّبِيِّلَةُ الَّتِي يَنْظَرُ بِهَا الْمُؤْمِنُ إِلَى الْأَحْدَاثِ  
يَعْكِسُهَا هَذَا الدُّعَاءُ الَّذِي يَعْلَمُنَا الْقُرْآنُ الْكَرِيمُ أَنْ نَدْعُوَ بِهِ: ﴿قُلْ اللَّهُمَّ  
مَالِكَ الْمُلْكِ تُرْتُبِي الْمُلْكَ مَنْ تَشَاءُ وَتَنْزُعُ الْمُلْكَ مِمْنَ تَشَاءُ وَتُعَزِّزُ مَنْ  
تَشَاءُ وَتُذَلِّلُ مَنْ تَشَاءُ بِيَدِكَ الْخَيْرُ إِنَّكَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ﴾. (سُورَةُ  
آلِ عُمَرَانَ: 26)

وبعد ذلك، فالمؤمنون يعلمون حيداً أن الشراء و المال الذي يملكونه غير المؤمنين في هذه الحياة الدنيا لن يجلب لهم سوى العذاب والخسران، وهذا وعد من الله تعالى: ﴿فَلَا تُعْجِبْكَ أَمْوَالُهُمْ وَلَا أَوْلَادُهُمْ إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُعَذِّبَهُمْ بِهَا فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَتَرْهَقَ أَنفُسُهُمْ وَهُمْ كَافِرُونَ﴾ (سورة التوبه: 55)

## الحكم الإلهية من وراء الأمراض

إن الناس الذين يعيشون في مجتمعات الجهل يخططون باستمرار للمستقبل و يأملون أن تتقدم خططهم كما يرغبون.

و هنا تكمن المشكلة، فحدث مرض غير متوقع أو حادثة معينة تلقي بحياتهم في فوضى تامة، حيث أن تلك الأحداث لم تكن داخلة في خططهم المستقبلية. وعندما كانوا يتمتعون بكمال عافيتهم، لم يفكروا الكثير منهم أبداً أن مثل تلك الأحداث -مع أنها تحصل للآلاف كل يوم- قد تحدث لهم.

لهذا، عندما يواجه الجاهلون بمثل تلك الأحداث غير المتوقعة، فإنهم يفقدون فوراً صوابهم ولا يعرفون ما يفعلون. فهم ينكرون حقيقة القدر و يقولون، "لماذا حصل لي هذا؟" و السبب أن هؤلاء البعيدين عن التمسك بالأخلاق القرآنية، ينزعون إلى عدم التوكل على الله في أوقات الشدة أو المرض، أولاً يبحثون عن الخير فيما يحصل لهم.

إن هؤلاء الذين لا يدركون حقيقة القدر، يعزون سبب المرض لمجرد الفيروسات أو البكتيريا. وبالمثل، عند تورطهم في حادث سير،

فهم يعتبرون أن سائق السيارة الأخرى هو السبب في الحادثة. بينما الحقيقة لها صورة مختلفة تماماً. فكل ما يسبب المرض، من بكثيرياً أو ميكروب أو أي شيء يسبب الأذى للإنسان، في الواقع مخلوقات خلقها الله تعالى وهي مجرد أسباب. فلا شيء من هذه الأشياء أسباب "عشوائية"؟ فهي تمثل لحكم الله تعالى. والإنسان قابل للتأثر بالميكروبات لأن الله أراده كذلك. وإذا حل بإنسان مرض خطير بسبب فيروس ما، فذلك يحدث لأن هذا ضمن علم الله و إرادته.

لو أن سيارة صدمت إنساناً، فتركته مقعداً، فهو أيضاً حدث أو جد بإرادة الله. وهو لن يستطيع أبداً أن يغير مجريات تلك الأحداث؛ ولا حتى واحدة منها مهما ناضل لتجنبها. فهو لا يستطيع أن يمحو لحظة واحدة من قدره لأن القدر خلق وحدة متكاملة. والإنسان المسلم لربه العظيم، واثق في حكمته ورحمته المطلقة، فحدث أو مرض أو ما شابهه، ما هو إلا محنـة مؤقتة توصل للنعم المطلق في الجنة.

إنـ الصـفاتـ الـأـخـلـاقـيـةـ الـحـسـنـةـ التـيـ يـتـمـسـكـ بـهـاـ إـنـسـانـ فـيـ ظـرـوفـ كـتـلـكـ،ـ هـيـ الـأـمـرـ المـهـمـ.ـ فـالـأـمـرـ وـ الـحـوـادـثـ هـيـ الـوـقـائـعـ التـيـ يـمـلـكـ الـمـؤـمـنـونـ الـفـرـصـةـ لـيـقـدـمـواـ إـزـاءـهـاـ الـبـرـهـانـ عـلـىـ صـبـرـهـمـ وـ حـسـنـ أـخـلـاقـهـمـ،ـ وـ بـوـاسـطـتـهـاـ يـسـطـعـيـعـونـ أـيـضـاـ التـقـرـبـ مـنـ اللهـ تـعـالـىـ.ـ وـ فـيـ الـقـرـآنـ الـكـرـيمـ،ـ يـتـحـدـثـ اللهـ تـعـالـىـ عـنـ الـأـمـرـاـضـ فـيـ حـيـنـ أـنـهـ تـعـالـىـ يـسـرـدـ لـنـاـ أـهـمـيـةـ الصـبـرـ فـيـ تـلـكـ الـأـوـقـاتـ.

قال تعالى: ﴿لَيْسَ الْبَرُّ أَنْ تُؤْلُوا وُجُوهَكُمْ قَبْلَ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ وَلَكِنَّ الْبَرَّ مَنْ آمَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَالْمَلَائِكَةِ وَ

الكتاب وَ النَّبِيِّنَ وَ آتَى الْمَالَ عَلَى حُبِّهِ ذَوِي الْقُرْبَى وَ الْيَتَامَى وَ  
الْمَسَاكِينَ وَ ابْنَ السَّبِيلِ وَ السَّائِلِينَ وَ فِي الرِّقَابِ وَ أَقَامَ الصَّلَاةَ  
وَ آتَى الرَّكَاهَ وَ الْمُوْفَونَ بِعَهْدِهِمْ إِذَا عَاهَدُوا وَ الصَّابِرِينَ فِي  
الْبَأْسَاءِ وَ الضَّرَاءِ وَ حِينَ الْبَأْسِ أُولَئِكَ الَّذِينَ صَدَقُوا وَ أُولَئِكَ هُمُ  
الْمُتَّقُونَ ﴿١٧٧﴾ (سورة البقرة: 177).

إنّ حقيقة اعتبار الأمراض في هذه الآية من ضمن المحن يستحق بعض التأمل والتفكير. فالإنسان عندما تواجهه مشكلة صحية عليه أن يتذكر دوماً أنها امتحان له، وأن الله تعالى هو فقط من يجلب الأمراض ويشفي منها. هذا هو المنطق اللازم للحفاظ على سلوك أخلاقي سليم. فالإنسان يتتفع من تغكيره بالخير و الهدف الإلهي من وراء المرض الذي يعاني منه، أو الحادثة التي ألمت به، مع أنه قد لا يتمكن من فهمها في الحال. لربما كان عليه أن يمر بصعاب مؤقتة، ولكن هذا الإنسان، وهو العبد الذي أذعن لله بصدق، سوف يفوز بالنعيم المطلق.

فعلينا جمِيعاً أن نبقي ذاكرِين، مع ذلك، أنه من المهم إدراك هذه الحقيقة في أعمق قلوبنا و أن نحافظ على الأخلاق العالية فور إصابتنا بحدث ما. و للوصول إلى هذه الغاية، من الضروري أن نعلم أن كل الأمراض وجدت لهدف. و لو أراد الله تعالى لما أصابنا أي مرض، ولبقي الواحد منا صحيحاً لا يمرض أبداً. ولكن، هذه الأمراض هي لغاية ما، فإذا ما ابتلي الإنسان بمحنة ما، فعلية أن يدرك أنها لهدف، وهذا يساعدُه في فهم زوال هذه الحياة الدنيا و قدرة الله المطلقة.

## الأمراض تذكر الإنسان بضعفه و حاجته إلى الله تعالى

في أوقات المرض، تهجم البكتيريا والفيروسات على الجسم القوي ف يجعله منهاكاً متعيناً. و كما هو معروف، فإن كثيراً من الأمراض تسبب الألم و ترك الجسم واهناً ضعيفاً. وفي بعض الأحيان، قد لا يقوى الإنسان على النهوض من فراشه أو القيام بأعماله اليومية. ولأن هذا الإنسان غير قادر على مقاومة فيروس صغير غير مرئي، يزداد وبالتالي فهمه لمدى ضعفه وكيف أنه في حاجة مستمرة إلى الله تعالى. وعندما تراجع صحة الشخص بعد أن كان قوياً جلداً، وبعد أن كان يتجرأ على الله أحياناً فيعصي أوامره وينسى نذره ويتفاخر بأمواله وممتلكاته، يدرك تماماً الإدراك هذه الحقيقة. وبالتالي يحسن تقدير العظمة الإلهية، عظمة الله الخالق لكل شيء.

## الأمراض تُشعر الفرد بأن العافية نعمة و فضل من الله تعالى

هناك أمر طالما نفشل في تقديره خلال صخب حياتنا اليومية، وهو الغفلة عن الانتباه إلى أن الصحة والعافية من أكبر التّعم. إنّ الإنسان الذي لم يعان من مرض لفترة طويلة، و وبالتالي لم يكابد الألم، سيعتاد على حاليه تلك. ولكن، عندما يباغته مرض مفاجئ يدرك أن الصحة نعمة عظيمة من الله تعالى. هذا لأنّ الحرمان من شيء أو فقدانه يجعل الواحد منا يحسن تقدير قيمته. وكما يقول سعيد النورسي المعروف أيضاً بـ بيدع الزمان: اتفق أهل الحق على القول: إنما تُعرف الأشياء بأضدادها ... فمثلاً، لو لاظلمة لما عُرف النور، ولظل دون

معنى. و لو لا البرودة لما عرفت الحرارة و لبقيت دون طعم، ولو لا الجوع لما أحس الإنسان بلذة الأكل، و لو لا حرارة المعدة لما كان للماء ذوقا، و لو لا العلة لكان العافية بلا ذوق، ولو لا المرض لكان الصحة عديمة اللذة . "اللمعة الخامسة و العشرون، الدواء السابع".

**المرض الخطير يذكر الإنسان بعجزه و حاجته إلى الله**  
إنَّ أغلب الناس يعتبرون أنَّ إصابتهم بمرض مميت أو فقدانهم لعضو في جسدهم أمر يدعو إلى الغضب والامتعاض. بينما، بالعكس من ذلك ينبعي النظر إليه نظرة مختلفة بحيث يفهم على أنه وسيلة للنجاة في الآخرة ودعوة إلى مزيد توثيق الصلة بالله تعالى. فالإنسان المبتلى بمرض خطير يصبح أكثر حذراً ويقظة، ولذلك فإن معاناته وآلامه تساعده على إدراك لا مبالغاته التي طالما أعاقت ضميره وقلبه، وتحثه بذلك على التبصر في حقيقة الحياة الآخرة. ففي مثل هذه اللحظات يتتبه الإنسان إلى حياة العبث التي كان يعيشها ويدرك مدى قرب لحظة الموت. وبدلاً من أن يحيي حياته بلا مسؤولية، فإن انقضاض المرض عليه فجأة، يجعله يدرك أهمية كسب رضى الله تعالى والفوز بنعيم الآخرة، و بالتالي يكون المرض سبيلاً للنجاة.

**الأمراض تزيد من تضرع الإنسان إلى الله و قربه منه**  
عندما تزيد تأثيرات المرض فتصبح أكثر خطورة، يبدأ الإنسان التفكير في الموت، تلك الفكرة التي تعمد تجنبها لوقت طويل. وعندئذ

يدعو الله بكل ما أوتي من إخلاص وصدق، أن يمنحه الشفاء من ذلك الداء. فحتى الإنسان الذي لم يدع الله يوما، قد يشعر فجأة بحاجته للتوسل إلى الله عندما يتلى بمرض عضال. فهو يتوجه إلى الله بأصدق الدعوات وأخلصها؛ وهذا ما يكون سببا في زيادة قربه من الله تعالى. وإذا لم يظهر الجحود و كفران الجميل بعد شفائه بل استمر في الصلاة والدعاء بصدق وإخلاص، فإن مرضه هذا يصبح خيرا وبداية لحياة مؤلها بالإيمان.

والله سبحانه يذكر الناس الذين يتوجهون إليه في تلك المحن بقوله تعالى: ﴿ وَإِذَا أَنْعَمْنَا عَلَى الْإِنْسَانِ أَعْرَضَ وَنَأَى بِجَانِبِهِ وَإِذَا مَسَهُ الشَّرُّ فَذُو دُعَاءِ عَرِيضٍ ﴾ (سورة فصلت: 51)

ويقول تعالى: ﴿ وَإِذَا مَسَ الْإِنْسَانَ الضُّرُّ دَعَانَا لِجَنْبِهِ أَوْ قَاعِدًا أَوْ قَائِمًا فَلَمَّا كَشَفْنَا عَنْهُ ضُرَّهُ مَرَّ كَانْ لَمْ يَدْعُنَا إِلَى ضُرِّ مَسَهُ كَذَلِكَ زُيْنَ لِلْمُسْرِفِينَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ (سورة يونس: 12).

وقال تعالى: ﴿ وَإِذَا مَسَ النَّاسَ ضُرٌّ دَعَوْا رَبَّهُمْ مُنِيبِينَ إِلَيْهِ ثُمَّ إِذَا أَذَاقَهُمْ مِنْهُ رَحْمَةً إِذَا فَرِيقٌ مِنْهُمْ بِرَبِّهِمْ يُشْرِكُونَ ﴾ (سورة الروم: 33).

وكما تشير إلى ذلك الآيات السابقة، على الإنسان أن لا يدعو الله فقط في أوقات الصعاب والمحن، بل عليه أن يلتجأ إليه كذلك بعد أن يرفع عنه مصابه.Undoubtedly يمكن أن يكون هذا المرض دافعا للإنسان لكي يعترف بضعفه أمام الله تعالى فيتوب إليه، وبالتالي يقوي صلته بالله تعالى

ويشده إلى طاعته أكثر.

## قد تكون الجنة هي جزاء الصبر على المرض

هناك هدف آخر من تكبد عناء الأمراض ألا وهو امتحان صبر الإنسان وثقته بالله. فعندما يمتحن المسلمون بمرض يتميزون جلياً عن غيرهم من أقوام الجهل، بالصبر و الثقة بالله تعالى وإخلاصهم له وحده. وذلك لأنهم أدركوا الفهم الصحيح الذي يثبتون عليه في أوقات الشدة، فهم يستحقون رضى الله تعالى. فغايتهم هو كسب الجزاء العظيم في الآخرة. فالإنسان الذي فشل في إخضاع نفسه لله قبل مرضه قد يكتسب تلك الصفات النبيلة خلال مسار معاناته، وقد يحرز النعيم المطلق في الجنة مقابل تلك المشكلات المؤقتة في الدنيا.

إن سيدنا إبراهيم بدعائه الصادق المخلص عند مواجهة المرض هو مثال جيد لكل المؤمنين، قال تعالى: ﴿وَإِذَا مَرِضْتُ فَهُوَ يَشْفِينِ وَالَّذِي يُمِيَّتِي ثُمَّ يُحْيِينِ﴾ (سورة الشعرا: 80-81).

إن الموقف النبيل الذي اتخذه سيدنا أبوب عليه السلام هو مثل آخر جيد للمؤمنين. وكما يخبرنا القرآن الكريم، فأبوب عليه السلام عانى من مرض شديد جداً، ولكن مرضه عزز إخلاصه وثقته بالله تعالى و توكله عليه، فجعلته خصاله تلك من بين الأنبياء الذين أثني عليهم في القرآن الكريم.

وبالإضافة إلى كل ما عانى سيدنا أبوب عليه السلام من أمراض، يخبرنا القرآن الكريم، أنه كان أيضاً معرضًا لوساوس الشيطان الخبيثة. فقد

استغل الشيطان لحظة الضعف تلك، وحاول أن يصرفه عن وضع ثقته بالله والتوكيل عليه. وفي أوقات كتلك، من الصعب على إنسان مريض أن يركز انتباهه، وبذلك يصبح عرضة لوساوس الشيطان؛ ولكن إخلاصه لله وثقته به وتوكله عليه حق التوكيل عصم سيدنا أيوب عليه السلام من مكائد الشيطان. وقد تضرع إلى الله بإخلاص وسؤاله العون والتثبيت.

وقد قص علينا القرآن الكريم دعاء سيدنا أيوب عليه السلام لكي نأخذ منه العبرة والعظة، قال تعالى: ﴿ وَأَيُّوبَ إِذْ نَادَى رَبَّهُ أَنِّي مَسَّنِي الْضُّرُّ وَأَنْتَ أَرْحَمُ الرَّاحِمِينَ \* فَاسْتَجَبْنَا لَهُ فَكَشَفْنَا مَا بِهِ مِنْ ضُرٌّ وَآتَيْنَاهُ أَهْلَهُ وَمِثْلَهُمْ مَعَهُمْ رَحْمَةً مِنْ عِنْدَنَا وَذِكْرَى لِلْعَابِدِينَ ﴾ (سورة الأنبياء: 83-84).

واستجاب الله لدعاء سيدنا أيوب لأنّه كان صادقاً مخلصاً، قال تعالى:

﴿ وَإِذْ كُرْ عَبَدَنَا أَيُّوبَ إِذْ نَادَى رَبَّهُ أَنِّي مَسَّنِي الشَّيْطَانُ بُنْصَبَ وَعَذَابٌ \* ارْكَضْ بِرْ جَلَكَ هَذَا مُغْتَسَلٌ بَارِدٌ وَشَرَابٌ \* وَوَهَبْنَا لَهُ أَهْلَهُ وَمِثْلَهُمْ مَعَهُمْ رَحْمَةً مِنَّا وَذِكْرَى لِأُولَى الْأَلَبَابِ وَخُذْ بِيَدِكَ ضَغْثًا فَأَضْرِبْ بِهِ وَلَا تَحْنَثْ إِنَّا وَجَدْنَاهُ صَابِرًا نَعْمَ الْعَبْدِ إِنَّهُ أَوَّابٌ ﴾ (سورة ص: 41-44). فسيدنا أيوب عليه السلام تلقى المكافأة على عظمة أخلاقه وحسن توكله على الله تعالى وصدق لجوئه إليه. وأصبح مثلاً طيباً يحتذى به عند المؤمنين كافة.

## في أخطاء المؤمنين أيضاً خير

إن ارتكاب الخطأ من الأمور التي يفزع الناس منها فرعاً شديداً في المجتمعات التي يكثر فيها الجهل. فعندما يرتكب الإنسان خطأً يتعرض لإلهانة ويصبح عرضة للسخرية. أو لعل خطأه ذاك قد يجعله يفقد فرصة ربما رآها مهمة. فارتکاب الخطأ في المجتمعات الجاهلية هو بمثابة الكابوس الذي ينبغي عدم الوقوع فيه.

أما القرآن الكريم فينظر إلى هذه المسألة من زاوية أخرى مختلفة. فالمؤمن لا يحكم على الناس من خلال أخطائهم، لأنه يعرف أن الذي أخطأ إنسان وكل الناس خطائين. ولذلك فالمؤمن، على العكس يشعر بالرحمة والشفقة على المخطئين.

عندما يرتكب المؤمن خطأً، يتأمله جيداً ويدرك بضميره الحي مواطن الخطأ؛ فمحاقته من الله تعالى وضميره ينبهانه على الفور. فهو يناضل ليصحح أخطاءه، ويدعو الله الحليم ويسأله التوبة. ففي الواقع، إن ما يشعر به المؤمن من ندم بعد ارتكابه للخطأ، لن يقوده إلا إلى خير. وذلك لأن شعوره ليس من نوع الندم المشوب برثاء النفس الذي يشعر به غير المؤمن، بل هو إقدام و تصميم على عدم تكراره مجدداً. إن الإذعان الذي يظهره المؤمن لله، وتوكله عليه والعمل مع الإدراك أن كل الأحداث إنما هي جزء من قصائه وقدره كلها عوامل مهمة بالنسبة إليه، فهي تقربه أكثر من حالقه.

## "كلّ نفس ذائقه الموت ..."

حسب اعتقاد الغافل الجاهل، فإن أسوء ما قد يحدث لإنسان هو الموت. هذا لأن أقصى ما يخافه هو الدنو من الموت أو فقدان حبيب. فهو يتجنب حتى مجرد الحديث في الموت. ومع أن الجاهل قد يدرك الخير في أحداث معينة، إلا أن الموت بالنسبة إليه، لا يمكن أبداً أن يكون شيئاً جيداً.

إن نظرية المجتمعات غير المؤمنة إلى الموت ثابتة لا تتغير؛ فهي لن تتمكن أبداً من النظر إليه بطريقة مختلفة. الموت في هذه المجتمعات هو بمثابة الفناء والزوال الكامل، أما الآخرة فهي مجرد تخمين.

إن الأقوام التي تعيش بعيدة عن الحياة الدينية الحقيقية تعتقد أن هذه الدنيا هي المبدأ والمآل، وهي الحياة الوحيدة ولا شيء بعدها. وبالموت، تنتهي هذه الفرصة الوحيدة. وهنا المشكلة التي تقود إلى المعاناة، فهم يحزنون أشد الحزن لفقدان عزيز. بل وأسوء من ذلك، فقدان عزيز فجأة في سن الشباب قد يقود الجاهل لكي يكفر بالله أكثر ويغضب من القضاء والقدر.

لكن هؤلاء ينسون بعض الحقائق المهمة: الأولى، لا أحد على وجه هذه الأرض يبعث للوجود بإرادته. فحياة كل واحد منا بيد الله تعالى؛ كل واحد منا قد ولد في وقت سبق وقدر من الله وحسب مشيئته. فالله، الذي له ما في السماوات و ما في الأرض و ما بينهما، بإمكانه أن يسترد روح من يشاء، في أي وقت يشاء. فلا أحد يستطيع أن يؤخر أجله. وهذا

ما بينه القرآن الكريم: ﴿ وَمَا كَانَ لِنَفْسٍ أَنْ تَمُوتَ إِلَّا بِإِذْنِ اللَّهِ كَتَابًا مُؤْجَلًا وَمَنْ يُرْدُ ثَوَابَ الدُّنْيَا نُؤْتِهِ مِنْهَا وَمَنْ يُرْدُ ثَوَابَ الْآخِرَةِ نُؤْتِهِ مِنْهَا وَسَنَجْزِي الشَّاكِرِينَ ﴾ (سورة آل عمران: 145).

فمهما اتخذ الواحد منا من وسائل الحذر، أو مهما احتار له من مكان آمن محسن، فلن يستطيع أن يتجنب الموت. فالإنسان قد يرحل عن هذه الدنيا في أي وقت. وبال مقابل، مهما ناضل أحدهم لكي لا يفقد عزيزاً أو حبيباً - حتى إن استنفذ كل الوسائل الممكنة على الأرض لهذه الغاية - لا يمكنه أن يمنع الموت. فهذا الإنسان قد يواجه بالموت أينما يكون، وهذا ما تشير إليه الآية الكريمة، قال تعالى: ﴿ أَيَّمَا تَكُونُوا يُدْرِكُكُمُ الْمَوْتُ وَلَوْ كُنْتُمْ فِي بُرُوجٍ مُشَيَّدَةً... ﴾ (سورة النساء: 78). إذن، فالحل هو أن لا نجتهد في تجنب الموت، بل في أن نكون مستعدين للحياة الآخرة.

## الموت هو البداية وليس النهاية

إن ضعاف الإيمان أو أولئك الذين لا يؤمنون بالآخرة، لديهم فهم مشوه للموت وللحياة التي تأتي بعده. ولهذا، فهم يعتبرون الموت مصيبة وفاجعة وليس رحمة. فهم يؤمنون أنه عندما يفقدون بالموت أحداً فإنما يفقدونه إلى الأبد؛ ولهذا، فهو يصير في باطن الأرض إلى العدم الذي لا رجعة ولا حياة بعده.

وفي الحقيقة، فالموت ليس بنهاية أبدية، بل هو انتقال إلى الحياة الآخرة، حيث المأوى الأخير. إنها لحظة نقترب منها جميراً، إلى اليوم

الذي سيكون علينا أن نقدم فيه تقريراً بكل ما فعلنا في هذه الحياة الدنيا، إنه يوم الحساب. فكل إنسان، سيجد نفسه وجهاً لوجه مع لحظة الموت التي تقوده إلى الخلود. قد يحدث هذا في مقبل العمر، وقد يحدث مع تقدم السن. لكن في النهاية الجميع سوف يرحلون يوماً عن هذه الدنيا؛ وكل يوم يمر يقربنا من هذا الموعد أكثر فأكثر. ولذلك فالاجتهد للهروب من الموت أمر لا يجدي، وتجنب الخوض في فكرة الموت نفسها أو اعتباره كارثة، أمر غير منطقي تماماً.

وهناك بعض الناس الذين يؤمنون بالآخرة ولكنهم يبدون الحزن والأسى عند فقدان شخص ما. لكنهم ينبغي أن يعرفوا أن الله تعالى لا يظلم أحداً وكل إنسان سوف يحاسب على كل ما عملت يداه في هذه الدنيا. ولهذا فكل من آمن بالله تعالى وبالآخرة، وعاش حياة مكرسة لعبادة خالقه، فإن الموت يكون باباً من خالله يمضي إلى حياة أخرى في الآخرة ملؤها السعادة. ولكن الموت من وجهة نظر الجاهل الذي ينكر الآخرة ويستخف بيوم الحساب، هو طريق لعذاب أبدى. لهذا السبب، يصعب عليهم اعتبار الموت خيراً لهم. أما بالنسبة للمؤمنين فالموت هو البداية لنجاة كاملة.

إن رد فعل المؤمن إزاء موت مؤمن آخر يختلف اختلافاً بيناً عن رد فعل الجاهل لأن الموت الذي ينظر إليه الجاهل على أنه أسوأ ما يقابل الإنسان هو في الحقيقة، خير للمؤمن. ويبين الله تعالى حقيقة الموت عند المؤمنين: ﴿ وَلَئِنْ قُتُلُتُمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَوْ مُتُمْ لِمَغْفِرَةٍ مِّنَ اللَّهِ وَرَحْمَةٍ خَيْرٌ مِّمَّا يَجْمَعُونَ ﴾ (سورة آل عمران: 157).

إن حياة المؤمن خير وموته خير. فالله تعالى يخبرنا أن الجنة أعدت على مراتب ودرجات، وأعلاها خصصت للمؤمنين الذين يموتون جهادا في سبيله. فالشهادة في سبيل الله شرف ونعمه ينال بها المؤمن أعلى المراتب في الآخرة. إنّ الموت يمثل حدثا رائعا عند المؤمن إذا كان سيفضي به إلى الجنة وإلى كسب رضى الله تعالى. والمؤمن يوْقِنُ بذلك الأخبار السارة المذكورة في القرآن الكريم، فالمؤمنون لا يأسفون أبداً لموت مؤمن آخر أفنى حياته في ما يرضي الله تعالى. بل على العكس، هم يفرحون لذلك لعلهم بسعادة المال الذي أفضى إليه بعد موته. حقاً، إن أعظم جائزة هي الفوز برضى الله تعالى وجنته.

إنّ المؤمن الذي عاش حياة مديدة طويلة مبذولة في خدمته تعالى، يستحق نيل الجائزة. فسيدنا نوح عليه السلام، الذي منحه الله العمر المديد، هو مثال على ما نقول لأنّ هذا النبي المخلص ناضل طوال حياته لكي ينال رضى الله تعالى ورحمته و جنته، فجهوده تلك زادت من جرائه في الآخرة. وعلى العكس، هناك وهم تقع فيه المجتمعات غير المؤمنة؛ فهي تعتبر العمر المديد هبة وهدية. والآية التالية تكشف خطأ هذه النظرة: ﴿ وَلَا يَحْسِنُ الَّذِينَ كَفَرُوا أَنَّمَا نُمْلِي لَهُمْ خَيْرٌ لِأَنفُسِهِمْ إِنَّمَا نُمْلِي لَهُمْ لِيَزْدَادُوا إِثْمًا وَلَهُمْ عَذَابٌ مُهِينٌ ﴾ (سورة آل عمران :

(178)

هؤلاء الذين ينتمون إلى مجتمعات الجاهليين، الذين يجعلون من مطاردة شهوات الدنيا الزائلة عملهم الوحيد في حياتهم، يعتبرون طول العمر فرصة إضافية للتتمتع بمعنوياته هذه الدنيا. وهكذا، فإن هؤلاء الذين

ينسون الله واليوم الآخر، يفشلون في فهم قيمة الوقت الذي يهدرونه باستهتار. وكما ذكر في الآية السابقة، فهذا الوقت الذي منح لهم ليس فيه خير لهم كما يتواهمون.

فالإنسان الذي يتأمل ملياً هذه المسائل يفهم بعمق، كيف لنا أن نقرر ما هو "خير" وما هو "شر"، حسب قول الله تعالى: "وَعَسَى أَنْ تَنْكِرُهُوا شَيْئاً وَهُوَ خَيْرٌ لَكُمْ وَعَسَى أَنْ تُحِبُّوا شَيْئاً وَهُوَ شَرٌ لَكُمْ".

# الأسباب التي تمنع من إدراك الخير في الواقع

## نسيان أن هذه الحياة هي مجرد امتحان

يعتقد البعض أن الكثير من أمور حياتهم خاضع للمصادفة. ولكن التفكير بهذه الطريقة ليس بواقعي أو منطقي. إن كل ما في هذه الحياة، بما فيها ظهور مرض السرطان مثلاً أو التعرض إلى حادث طريق، ومن الطعام الذي يتناوله أحدها إلى الملابس التي يرتديها، كلها أمور قد سبق وأن كان علمها عند الله تعالى. وكما ذكرنا ذلك أكثر من مرة في أثناء هذا الكتاب، فإن كل تلك الأحداث، بكل تفاصيلها، خلقها الله تعالى ليامتحن بها الإنسان.

ومن هنا، وعند هذه النقطة يظهر جلياً ذلك الاختلاف الجوهرى بين المؤمنين وغير المؤمنين. فالمؤمنون لديهم نظرة مختلفة جداً لما يحدث لهم وللعالم من حولهم. ونظرتهم هذه تنسجم تماماً مع أوامر القرآن الكريم، أي في رؤيتهم لكل حدث على أنه جزء من امتحان. و من ثم يدركون أنهم تحت الاختبار. فالمؤمنون يكافحون ليقودوا أنفسهم على طريق كسب رضى الله تعالى.

إن الناس الذين يبقون على ما هم عليه من عدم الاكتئاث للحقائق التي كشفها الإسلام، واضعين لأنفسهم أهدافاً واهمة عديدة؛ مثل أن يلتحقوا بكلية مرموقة، أو يحظوا بزواج سعيد، واحتياز أبنائهم للمراحل الدراسية، وتحسين أوضاعهم المعيشية، وإحرازهم المكانة العالية في المجتمع ... إن كل تلك الأهداف لديها قاسم مشترك واحد وهو أنها كلها أمني ورغبات متعلقة بهذه الدنيا فقط. إن خطط وطموح هؤلاء الذين يجعلون من تلك الأهداف غايتها الوحيدة في حياتهم محدود بذلك المنظور السطحي الضحل. هذا لأن الغالبية من الناس ينحصر اهتمامهم في فهم هذه الدنيا ومزيد إدراك كنهها. الواقع أن هذا التفكير غير سليم. فحتى وإن حقق أحدهم جميع الأهداف التي وضعتها لنفسه، فحياته في النهاية محكومة بالموت والفناء. و بالتالي، تجعل الحياة الدنيا تافهة ولا معنى لها.

إن من يتبنى طريقة الحياة تلك لن ينال أبداً ما يرغب فيه. فهذا قانون الله الثابت الذي لا يتغير؛ لا شيء على هذه الأرض مستثنى من العطب. لا شيء على هذه الأرض مستثنى من عوامل الزمن. فالشمرة مثلاً تأخذ في الذبول منذ اللحظة التي تقطف فيها من الغصن، إلى أن تبلى. وذاك البيت الذي بني بعناية فائقة يصبح مع مرور السنين والأيام غير قابل للسكن. والأهم من ذلك، أن جسم الإنسان أيضاً معرض لعوامل الزمن المختلفة. وكل إنسان منا لا بد وأن ينتبه إلى مؤثرات الزمن في جسمه. فالشعر يشتعل فيه الشيب، وتضعف الأعضاء، وتتتجعد البشرة، إضافة إلى علامات أخرى كثيرة تشير إلى قرب النهاية وحتميتها.

إلى جانب الهرم، فحياة الإنسان، التي نادراً ما تمتد إلى أكثر من سبعة عقود، قد تنتهي فجأةً دون سابق إنذار؛ فإن حوادث غير متوقعة، كحادث طريق مثلاً، أو مرض عضال، قد يؤدي في أية لحظة بحياة الإنسان. وكما قلنا في الجزء السابق، مهما حاول الإنسان أن ينضل ليتجنب فكرة الموت، فسوف يقابل أحيراً تلك النهاية المحتومة التي لا مفر منها. سواءً أكان إنساناً مشهوراً أو فتاةً جميلة، فليس هناك من هو محسن من الموت. فلا الثروة ولا المال ولا الأولاد ولا الأصدقاء، ولا أي شيء في الدنيا يمكن أن يمنع مخالب الموت من أن تتمدد إليه، قال تعالى: ﴿ قُلْ إِنَّ الْمَوْتَ الَّذِي تَفْرُونَ مِنْهُ إِنَّهُ مُلَاقِكُمْ ثُمَّ تُرْدُونَ إِلَى عَالَمِ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ فَيُنَيَّرُكُمْ بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ (سورة الجمعة: 8)

إن المقصود مما سبق، وكون الحياة في هذه الدنيا زائلةً وفانيةً أن يوجه الإنسان كل طاقاته للحياة من أجل الفوز بالحياة الآخرة. قال تعالى: ﴿ فَمَا أُوتِيتُمْ مِنْ شَيْءٍ فَمَتَاعُ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَمَا عِنْدَ اللَّهِ خَيْرٌ وَأَبْقَى لِلَّذِينَ آمَنُوا وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ ﴾ (سورة الشورى: 36).

إذاً ما أخذنا بعين الاعتبار حقيقة زوال هذه الدنيا وأن الإنسان معرض للموت، فهذا يقودنا لموضوع علينا جميعاً أن نتأمل فيه ملياً؛ وهو الهدف من خلق الإنسان على هذه الأرض. والله تعالى يضع هذا الهدف جلياً في الآية التالية، قال تعالى: ﴿ الَّذِي خَلَقَ الْمَوْتَ وَالْحَيَاةَ لِيَبْلُوَكُمْ أَيُّكُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً وَهُوَ الْعَزِيزُ الْغَفُورُ ﴾ (سورة الملك: 2).

في كثير من آيات القرآن الكريم، يبين الله سبحانه وتعالى أن الإنسان خلق ليكون عبداً لخالقه. كما أنه تم التأكيد أيضاً على أن الحياة الدنيا هي امتحان ليميز به الله الخبيث من الطيب، قال تعالى: ﴿ إِنَّا جَعَلْنَا مَا عَلَى الْأَرْضِ زِينَةً لَهَا لِتَبْلُوُهُمْ أَيُّهُمْ أَحَسَنُ عَمَلاً ﴾ (سورة الكهف: 7).

ولأن حياة الإنسان كاملة هي حلقة في اختبار عام، فلا شيء مما يحصل للإنسان يكون عرضياً أو غير مقصود. ومن الخطأ الكبير الاعتقاد بأن الأحداث التي تقع إنما تحدث على نحو عبئي، فلا شيء يحدث بمعرض عن حكمة الله وتدبيره وتقديره. فكل ما يقع من أحداث في مسار هذه الحياة، ابتلاءات وضعها الله تعالى ليختبره بها. والإنسان بدوره يعتبر مسؤولاً عن ردود فعله وسلوكيه في خضم هذه الإبتلاءات. فالطريقة التي يقود بها نفسه، والخلق الذي يديه ويثبت عليه، يحدد ثوابه أو عقابه في الحياة الآخرة.

لاشيء — سواء كانت التجربة عظيمة أو بسيطة — يحدث عرضياً، وكل ما يحصل لنا في حياتنا هي أحداث كتبت لنا في قدرنا، وهي كلها حقائق على الإنسان أن يتذكرها دائماً. وإذا ما حرص الفرد على تذكر تلك الحقائق، فإنه لن ينسى أبداً أن كل ما يقابله في الحياة هو في النهاية خير له. أي بمفهوم آخر، إن ما يقابله ويتعارض له هو فقط ما أراده الله تعالى له. ومن هنا نخلص إلى أنه من المهم جداً تذكر أن هذه الدنيا هي دار اختبار من خلالها يقتضي علينا رؤية الخير والأهداف الإلهية لهذه الحياة.

## لا يحمل الله تعالى إنسانا فوق طاقته

إن الله تعالى يضع كل إنسان في محن متفاوتة ذات أحdas متنوعة عديدة. ولكن، وجب القول أنه تعالى ذو العدل المطلق وأنه عفو عن عباده لأنه هو "الحليم"؛ فهو تعالى لن يُحمل أحداً أكثر من طاقته. وهذا هو وعده تعالى ولن يخلف الله عهده، قال تعالى: ﴿ وَلَا نُكَلِّفُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا وَلَدِينَا كِتَابٌ يَنْطِقُ بِالْحَقِّ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﴾ (سورة المؤمنون: 62).

وقال تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لَا نُكَلِّفُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا أُولَئِكَ أَصْحَابُ الْجَنَّةِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ ﴾ (سورة الأعراف: 42).

إن الأمراض والحوادث وكل أشكال الآلام والأحزان، وكل أنواع المحن الأخرى التي قد تتعذر الإنسان في هذه الحياة الدنيا، تقع في دائرة قدرة الشخص على فهمها. لكن إذا ما اختار الإنسان التمرد والجحود وسلوك الطياع الشيطانية بدلاً من التمسك بأخلاقي القرآن العظيمة، مثل الصبر وغير ذلك فهو الذي يتحمل المسؤولية على ذلك. في بعض الأحيان قد يشعر الإنسان أنه استنفذ كل السبل المتاحة للتغلب على مشكلة ما، فلا يرى منفذاً من الوضع الذي هو فيه. وتصوره أيضاً في تذكر وجود الخير في مثل ذلك الحدث، قد يدفعه إلى أن يصبح عاصياً متمرداً. وهذه مشاعر فاسدة ألقى بها الشيطان في نفسه. فعلى المؤمن المخلص مهما واجه في حياته أن يبقى مدركاً لحقيقة أنه في

وضع يستطيع معه أن يقود نفسه بأخلاق فاضلة وبكل صبر. أما إذا دخلته الوساوس والشكوك فعليه أن يفهم أن ذلك من عمل الشيطان. فالله تعالى يأمر عباده بأن لا يقنطوا، قال تعالى : ﴿أَوَ لَمْ يَعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ يَسْطُرُ الرِّزْقَ لِمَنْ يَشَاءُ وَيَقْدِرُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتٍ لِقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ \* قُلْ يَا عَبَادِيَ الَّذِينَ أَسْرَفُوا عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ لَا تَقْنَطُوا مِنْ رَحْمَةِ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ يَغْفِرُ الذُّنُوبَ جَمِيعًا إِنَّهُ هُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ \* وَأَنِيبُوا إِلَىٰ رَبِّكُمْ وَأَسْلِمُوا لَهُ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَأْتِيَكُمُ الْعَذَابُ ثُمَّ لَا تُتَصْرُونَ﴾ (سورة الزمر: 52-54).

والإنسان الذي يلتزم بما أمره الله تعالى، يعلم تمام العلم أن الحسن لا يأتي إلا بالحسن؛ وبالمقابل فالإنسان الذي يقنط سيكون وحيدا في هذه الدنيا لا مخرج له مما هو فيه. والله تعالى يعلمنا أن هؤلاء الذين يقنطون من رحمته تعالى هم في الحقيقة، غير مؤمنين : ﴿وَالَّذِينَ كَفَرُوا بِآيَاتِ اللَّهِ وَلِقَائِهِ أُولَئِكَ يَئْسُوا مِنْ رَحْمَتِي وَأُولَئِكَ لَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ﴾ (سورة العنكبوت: 23).

وقال تعالى : ﴿وَلَا تَيَأسُوا مِنْ رَوْحِ اللَّهِ إِنَّهُ لَا يَيَأسُ مِنْ رَوْحِ اللَّهِ إِلَّا الْقَوْمُ الْكَافِرُونَ﴾ (سورة يوسف: 87).

وتطبيقا لأمر الله تعالى، على المسلم أن لا ييأس أبدا، بل يجتهد ليحرز فهما أعمق لكل ما يدور حوله من خالل التفكير والتأمل. وعندما يقابل المؤمن عقبة، فهي ترشده للنظر إلى الخير الذي يكمن وراءها؛ وعلى المؤمن أن يكون شجاعا صبورا حنونا مخلصا ورعا محبًا باذلا نفسه. أي بمعنى آخر، إنها لحظات من الزمان من خاللها، يظهر المؤمن

ثقته بالله وتوكله عليه. وعندما يدرك أن أخلاقه تلك سوف تجعله يفوز بالجنة بفضل من الله تعالى، فإن ذلك سيمنحه مصدراً إضافياً للسعادة والسرور.

فالإنسان الذي امتحن في الدنيا وتحمل الصعاب بحزن وثبات، يشعر بقيمة أكبر للنعم التي تعطى له في الجنة، وبالتالي، ينعم بها بلذة أعمق. ومن المهم التذكر أن الذي لم يمر بالعسر لن يستطيع تقدير اليسر؛ وحتى لو فعل ذلك، فهو لن يشعر أبداً به بذاك العمق الذي يشعر به من قاسي وتحمل المصاعب. وبالتالي، فكل ما يعانيه المؤمن في هذه الدنيا سيكون له سبباً للسعادة في الآخرة.

والمهم أن يكون الإنسان صبوراً حكيمًا عاقلاً متوازناً متسامحاً عطوفاً، ويايجاز متحللاً بصفات المؤمن النبيلة. فالأخلاق التي تحبب له سعادة استثنائية لا تأتي إلا من الإيمان. ثم يكون جزاؤه بإذن الله تعالى، سعادة أخرى دائمة في الآخرة.

### أيما مصيبة تصيب الإنسان فهي من نفسه

إن الذين يكونون بعيدين عن التمسك بالخلق القرآني عادة ما يشترون في سمة أخلاقية معينة، فعندما تسير أمرهم حسبما يريدون، يعتقدون أن ذلك من أنفسهم ويصابون بالغرور. ولكن، عندما تحدث لهم مصيبة، فهم على الفور يبحثون عن جهة ما ليلقوها عليها اللوم. ولكن، الله تعالى هو العادل، وكمما تشير إلى ذلك الآية الكريمة التالية، فالإنسان هو المسؤول في النهاية عن كل ما يصيبه من مصائب، قال تعالى: ﴿مَا

أَصَابَكَ مِنْ حَسَنَةٍ فَمِنَ اللَّهِ وَمَا أَصَابَكَ مِنْ سَيِّئَةٍ فَمِنْ نَفْسِكَ وَأَرْسَلْنَاكَ  
لِلنَّاسِ رَسُولًا وَكَفَى بِاللَّهِ شَهِيدًا ﴿النساء: 79﴾.

وي Medina القرآن الكريم بأمثلة كثيرة ليبين لنا ذلك الأسلوب المنحرف  
الذي ينظر به الكافرون إلى كل ما يحصل لهم.

ففي سورة الأعراف يخبرنا الله تعالى أن فرعون و من واهه عزوا  
ما حصل لهم من شر إلى موسى عليه السلام و أتباعه. بينما هم أنفسهم  
كانوا مصدر الشر والخبث: ﴿فَإِذَا جَاءَتْهُمُ الْحَسَنَةُ قَالُوا لَنَا هَذِهِ وَإِنْ  
تُُصْبِّهُمْ سَيِّئَةً يَطْيِرُوا بِمُوسَى وَمَنْ مَعَهُ أَلَا إِنَّمَا طَائِرُهُمْ عِنْدَ اللَّهِ وَلَكِنَّ  
أَكْثَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ﴾ (سورة الأعراف: 131).

وكما يوحى لنا المثال السابق، فهؤلاء البعيدون عن خلق القرآن  
يبحثون عن أحد ما ليقروا عليه الوزر و يتتجاهلون زلاتهم و عيوبهم،  
ويحاولون أن يتهموا الصالحين بالسوء والشر. بينما- ومثلكما ينبهنا الله  
تعالى في الآية السابقة - هم أنفسهم المسؤولون عن السوء. وكان  
هؤلاء ينظرون إلى الشر على أنه خير و إلى الخير على أنه شر، إذن فليس  
لديهم إلا أنفسهم ليلوموها.

## سوء الفهم للقدر

يسعى الإنسان طوال حياته في التخطيط لمستقبله ولرسم أهداف  
بعضها بعيد وبعضها الآخر قريب. وفي بعض الأوقات، تسير تلك الخطط  
كما هو مخطط لها. ولكن، في أوقات أخرى، قد تتغير بسبب تطورات  
غير متوقعة. و هؤلاء البعيدون عن تعاليم الإسلام يعزون تلك العوائق

للمصادفات، بينما في الحقيقة، ليس هناك شيء اسمه مصادفة. أي إنَّ كل ما يقابله الإنسان من أحداث في هذه الحياة قد قدره الله تعالى له في قدره. وهذه الحقيقة جلية في قوله تعالى: ﴿يُدَبِّرُ الْأَمْرَ مِنَ السَّمَاءِ إِلَى الْأَرْضِ ...﴾ (سورة السجدة: 5). وقال تعالى: ﴿إِنَّا كُلَّ شَيْءٍ خَلَقْنَاهُ بِقَدَرٍ﴾ (سورة القمر: 49).

فمن الممكن للإنسان أن يفكر تفكيراً خاطئاً خلال مسار يومه فيعتقد أنه يفعل فقط ما يخططه لنفسه. بينما الحقيقة أنه يطابع القدر المحدد له من الله تعالى. فحتى لو اعتقد إنسان ما أنه قد تدخل في وضع وغير وبالتالي مسار قدره، فهو في الواقع لا يزال مجدداً يتحرك في لحظة أخرى قد سبق وقدرت له في قدره. لا شيء من لحظات حياتنا يحدث خارج إطار القدر. فقد يصاب إنسان بغيوبة ويموت بسببها على الفور لأن الموت قد قدر له في ذلك الوقت، ويتعافى الآخر بعد شهور في حين أنَّ هي الحالة نفسها، وهذا أيضاً قدره قد أخر وفاته.

بالنسبة إلى الإنسان الذي لم يع بحق أهمية القدر، كل الأحداث بالنسبة إليه هي حصيلة حادثة ما أو مصادفة عببية. فهو يعتقد بشكل خاطئ أن كل شيء في الكون يتحرك مستقلاً عن بعضه البعض. وهذا ما يفسر موقفه عندما يصاب بفاجعة، فهو يشير إليها مباشرة بكونها "مشؤومة".

فالكائن البشري محدود في حُكمه وقدرته على التمييز؛ ذلك أنه حبيس الزَّمان والمكان. ومن جانب آخر فكل ما يقع للإنسان بلا استثناء قد رتبه الله تعالى، مالك "الحكمة المطلقة" الذي هو سبحانه غير محدود

بزمان أو مكان.

قال تعالى: ﴿مَا أَصَابَ مِنْ مُصِيبَةٍ فِي الْأَرْضِ وَلَا فِي أَنفُسِكُمْ إِلَّا فِي كِتَابٍ مِنْ قَبْلِ أَنْ نَبْرَأَهَا إِنَّ ذَلِكَ عَلَى اللَّهِ يَسِيرٌ﴾ (سورة الحديـد: 22).

و بالتالي، فكل ما يتوجب على الإنسان عمله هو أن يُخضع نفسه للقدر المرسوم له من خالقه، مدركاً أن كل شيء سيرجع بالخير في النهاية. وفي الحقيقة، إن هؤلاء ذوي الإيمان الصادق يقضون كل لحظة من حياتهم بالاعتراف والتسليم لحقيقة أن كل ما يحدث إنما هو جزء من قدرهم، وأن ذلك الحدث أو الأمر ما وضع إلا لسبب. فهم دائماً منتفعون من تلك النظرة الإيجابية، و في النهاية سيجدون هذا الخير. ولقد أوصى الله بهذا الخلق النبيل والإذعان الخالص التام في قوله تعالى: ﴿قُلْ لَنْ يُصِيبَنَا إِلَّا مَا كَتَبَ اللَّهُ لَنَا هُوَ مَوْلَانَا وَعَلَى اللَّهِ فَلَيَتَّكَلَّ الْمُؤْمِنُونَ﴾ (سورة التوبـة: 51).

و سواء كان الأمر خيراً أم شرًا فإنّ الإنسان لن يستطيع أبداً أن يمنع حدوثه وقد قدر وقوعه من قبل. و إذا ما رأى الخير في كل ما يحدث، فعندئذ سوف ينتفع كاملاً حياته وإنما فهو لن يعني سوى الندم والأذى لنفسه. إن اللوعة والتمرد والجحود لن يغيروا من القدر شيئاً. فمسؤولية الإنسان في هذه الحياة تتمثل في الاستسلام والإذعان لعدل الله المطلق وللقدر الذي وضعه تعالى له، وأن ينظر إلى كل الواقع على أن الخير فيها على كل حال، وبذلك يستقبل قدره بخضوع واطمئنان.

## اجتهاد الشيطان لمنع الإنسان من إدراك الخير

يخبرنا الله تعالى في القرآن الكريم أن الشيطان جاحد عاص. ومثلما نبهنا القرآن فالشيطان يحاول بكل السبل إزاحة الإنسان عن طرق الخير وإرائه في مهالك الشر والفساد. ولعل من أكثر الطرق التي يستغلها الشيطان هي إعاقته عن رؤية مواطن الخير في الأحوال والأحداث. وهو يعتمد هذا السبيل ليقطنه من ربه ويلقي به في ظلمات المعصية والجهل والجحود.

إن الذين يفشلون في فهم حمال الخلق القرآني، هم هؤلاء البعيدين عن تعاليم الإسلام الذين يقضون حياتهم في الجري خلف أهداف تافهة، وهم غافلون عن اليوم الآخر. وهؤلاء معرضون لوساوس الشيطان وهمزاته.

إن الشيطان يطرب لضعف الإنسان، فيهمس له بالحيل المضللة؛ فيدعوه للتمرد على الله تعالى وعلى القدر. فمثلاً، قد لا يجد أحدنا صعوبة في تذكير جاره الذي ألم به حادث سير بحقيقة أن ذلك يشكل جزءاً من قدره. بينما قد يعجز في النظر إلى الموقف نفسه هذه النظرة الوعية عندما يتعلق الأمر به هو نفسه أو أحد من أسرته. ومن خلال تأثير الشيطان، سيجد أنه من السهل تبني سلوك متمرد. هذا لأن على الواحد منا أن يدرب قلبه حتى يستطيع أن يكافح ليرى الخير في الأحداث، وبيديه إذعانه ويضع كامل ثقته في الله تعالى. وأما الفشل في إقناع الضمير والقلب بذلك فهو قد يقود إلى اتباع سلوك منحرف تائه.

إِنْ جهود الشيطان لإعاقة الإنسان عن رؤية الخير يمكن التعرف عليها في كل الظروف بأشكالها المختلفة. ووسوسته أيضاً تمنع البعض من رؤية الخير فيما يقومون به من أعمال. فالشيطان مثلاً يسعى جهده ليغرس في النفس الخوف من الفقر عند من يعزمون على الإنفاق من أموالهم في سبيل الله، وقد قال الله تعالى في هذا الموقف: ﴿ الشَّيْطَانُ يَعِدُكُمُ الْفَقْرَ وَ يَأْمُرُكُمْ بِالْفَحْشَاءِ وَ اللَّهُ يَعِدُكُمْ مَغْفِرَةً مِنْهُ وَ فَضْلًا وَ اللَّهُ وَاسِعٌ عَلَيْهِ ﴾ (سورة البقرة: 268).

لكن في واقع الأمر فإن كل تلك المشاعر والأحساس هي إلا مشاعر عقيمة لأن خطط الشيطان تلك المليئة بالغدر لن تستطيع بأي وسيلة التأثير على المؤمن الصادق، حيث أن هدف المؤمن من الإنفاق ليس لمنفعة في الدنيا ولا لإرضاء نفسه، بل إن هدفه الأسمى هو كسب رضى الله تعالى ورحمته و الفوز بالجنة. و لهذا السبب، فالشيطان لا يستطيع أن يضلل المؤمنين بطلعات عقيمة بلا فائدة. وقد جاء في القرآن الكريم أن الشيطان لن يستطيع فرض تأثيره على المؤمنين: ﴿ وَ إِمَّا يَنْزَعَنَّكَ مِنَ الشَّيْطَانِ نَرْغُ فَاسْتَعْدُ بِاللَّهِ إِنَّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ إِنَّ الَّذِينَ أَتَقْوَا إِذَا مَسَّهُمْ طَائِفٌ مِنَ الشَّيْطَانِ تَذَكَّرُوا فَإِذَا هُمْ مُبْصِرُونَ ﴾ (سورة الأعراف: 200-201).

علينا أن نفهم أن الشيطان يستخدم أسلوبين لإعاقة الإنسان عن الإقبال على أعمال الخير. أولهما، أنه ينماضل ليوقف عملاً طيباً نافعاً ويصور الجري وراء المنافع الدنيوية على أنها الهدف الوحيد في الحياة. وأما ثانيهما ، فهو يحتجد بكل ما أوتي من قوة ليعيق الناس عن إدراك

الخير الكامن في الأحداث خاصة عندما يصاب الإنسان بمحنة، فهو يصورها على أنها "شر"، ويعويه ليتخد سلوكاً متمرداً تجاه الله تعالى. إن نعم الله التي أسبغها على الإنسان لا تحصى، فمنذ لحظة ولادته وهو محاط بعناية الله وفضائله، منها ما بدا ومنها ما خفي. ولهذا فإن المؤمنين الذين يتخذون من خالقهم فقط حافظاً يتوكلون عليه ويعانون كامل ثقتهم به، وعندما يصابون بحدث ظاهره شرّ يصبرون لأنهم يدركون أن وراءه الخير حتى وإن لم يستطعوا أن يتبيّنوا الغاية الإلهية في الحال. ومهما أصابهم من أحداث فهم أبداً لن يتذمروا أو يعصوا، فهم يثقون جيداً أن الحدث الذي يبدو في ظاهره سيئاً سوف يتمحض في النهاية عن الخير. وقد يتبيّن لهم بفضل الله تعالى أن تلك الأحداث التي عاشهواها كانت تمثل نقطة تحول كبرى في حياتهم كلها وهي التي سوف تنجيهم عند الله في الآخرة.

## أمثلة من حياة الأنبياء و المؤمنين

إن الكفاح ضد الكفر والشرك شكل جزءاً كبيراً من جهود الأنبياء والمؤمنين المخلصين الذين جاؤوا من بعدهم. وعباد الله هؤلاء واجهتهم أحداث جمة كانت في ظاهرها سلبية، ولكن عندما دخلوا في غمارها و خاضوا تجربة تلك الابتلاءات تبين صدق معدنهم وسلامة إيمانهم؛ فمع شدة البلاء كانوا يحسون بالأمن والطمأنينة، فقد كان الاعتقاد الراسخ لديهم أنه لا شيء في الكون يسير في استقلال عن مشيئة الله تعالى. وهذه المعرفة هي التي أعانتهم على تبني موقف إيجابي ...

لقد عاش رسول الله تعالى وأتباعهم من المؤمنين حياتهم واثقين من أن الله سوف يكون معهم ويشد أزرهم في أوقات الشدة، وأن كل شيء سوف يسفر عن الخير لهم، فبنوا على هذه الحقيقة جميع أعمالهم وتعلقاتهم . إن تلك الميزة السامية المستمدة من إيمان عميق، تضع المموج الأمثل لكافة المؤمنين.

### اعتداءات الكافرين بآل سنتهم

نفهم مما قصه علينا القرآن الكريم أن المؤمنين واجهوا زمراً من

الكافرين والمنافقين الذين اعتمدوا كل وسيلة وطريق ليمعنوهم عن المضي في طريقهم والعدول عن دعوتهم. والقرآن الكريم ينقل لنا صورة واضحة عن اللغة المهيأة التي كانوا يتعاملون بها مع عباد الله المؤمنين: ﴿لَتَبْلُوُنَّ فِي أَمْوَالِكُمْ وَأَنفُسِكُمْ وَلَتَسْمَعُنَّ مِنَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ مِنْ قَبْلِكُمْ وَمِنَ الَّذِينَ أَشْرَكُوا أَذَى كَثِيرًا وَإِنْ تَصْبِرُوا وَتَتَقْوَى فَإِنَّ ذَلِكَ مِنْ عَزْمِ الْأُمُورِ﴾ (سورةآل عمران: 186).

في هذه الآية يبين الله سبحانه وتعالى أن الكذب والبهتان والوشاعة التي بدت سيئة للمؤمنين، هي في الحقيقة، خير.

وفي آية أخرى يورد الله تعالى هذه الحقيقة من خلال نموذج آخر وقع في عهد نبينا محمد صلى الله عليه وسلم، قال تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ جَاءُوا بِالْأَفْكَرِ عُصْبَةٌ مِنْكُمْ لَا تَحْسِبُوهُ شَرًّا لَكُمْ بِلْ هُوَ خَيْرٌ لَكُمْ لَكُلُّ أَمْرٍ مِنْهُمْ مَا اكْتَسَبَ مِنَ الْإِثْمِ وَالَّذِي تَوَلَّى كَبِيرٌ مِنْهُمْ لَهُ عَذَابٌ عَظِيمٌ﴾ (سورة النور: 11).

إن تلك الظروف التي واجهها المؤمنون في الماضي كانت الوسيلة التي استخدموها الكافرون بحرث ليصرفوها بها المؤمنين ويصدوهم عن التمسك بدين الإسلام. ومع ذلك فإن المؤمنين ظلوا ثابتين، مطمئنين إلى حقيقة أن هذه المحاولات السافلة ستؤول في النهاية لصالحهم، وأن قضيتهم سوف تنتصر. ولهذا فهم ردوا على تلك الوشایات والاعتداءات اللفظية بكل اعتدال وحكمة؛ لم ينسوا ولو للحظة أن الصبر والثقة بالله كانت هي التي توصلهم إلى الفوز والنجاح.

واقتداء بتلك النماذج من الماضي على المؤمنين اليوم أن يخضعوا

أنفسهم لقدر الله، وأن يوقنوا بحق أنه ما من شيء يحدث إلا وفق غاية إلهية. فالمؤمن الذي يحيى بهذه المبادئ سينال أيضاً أعظم الجزاء في الدنيا لأن الله تعالى يعد عباده الذين يتوكلون عليه بالمدد والعون، ويطمئنهم بأنهم لن يقعوا بحوله تعالى في "مازق" أبداً، قال تعالى: ﴿إِنَّ يَنْصُرُكُمُ اللَّهُ فَلَا غَالَبَ لَكُمْ وَإِنْ يَخْذُلُكُمْ فَمَنْ ذَا الَّذِي يَنْصُرُكُمْ مِنْ بَعْدِهِ وَعَلَى اللَّهِ فَلَيَتَوَكَّلُ الْمُؤْمِنُونَ﴾ (سورة آل عمران: 160).

## اعتداءات الكافرين الفعلية

على مر التاريخ كانت المجتمعات الضالة الكافرة تعتقد أن التزام المؤمنين بدين الله وتطبيقهم لمبادئه ونشرهم لرسالته يمثل تهديداً لهم. ولهذا، ومن أجل تثبيط المؤمنين وإضعاف معنوياتهم، استخدمو الأساليب الشريرة مثل القدح والخداع. وفي أحيان كثيرة أخرى، لم يترددوا في استخدام أساليب أكثر شدة وقسوة، مثل التهديد والتعذيب والأسر أو إخراج هؤلاء المؤمنين من بيوتهم.

إن ما تعرض له المؤمنون من سوء معاملة في خضم صراعهم مع الكافرين هو دليل واضح على غطرسة هؤلاء الكافرين. ولكن المؤمنين كانوا يدركون دائماً الخير في ذلك الإيذاء، موقنين أن الله تعالى كتب لهم ذلك لحكمة يعلمها. فهم كانوا على علم تام أن البر هو الصبر والتوكل على الله تعالى. والله تعالى يصف لنا شيمتهم تلك على النحو التالي: ﴿لَيْسَ الْبَرُّ أَنْ تُؤْلُو وُجُوهُكُمْ قَبْلَ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ وَلَكِنَّ الْبَرِّ مَنْ آمَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَالْمَلَائِكَةِ وَالْكِتَابِ وَالنَّبِيِّنَ وَ

أَتَى الْمَالَ عَلَى حُبِّهِ ذَوِي الْقُرْبَى وَالْيَتَامَى وَالْمَسَاكِينَ وَابْنَ السَّبِيلِ  
وَالسَّائِلِينَ وَفِي الرِّقَابِ وَأَقَامَ الصَّلَاةَ وَأَتَى الزَّكَةَ وَالْمُوْفُونَ بِعَهْدِهِمْ  
إِذَا عَاهَدُوا وَالصَّابِرِينَ فِي الْبَأْسَاءِ وَالضَّرَّاءِ وَحِينَ الْبَأْسِ أُولَئِكَ الَّذِينَ  
صَدَقُوا وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُتَّقُونَ ﴿١٧٧﴾ (سورة البقرة: 177)

إنَّ بَعْضَ هَذِهِ السُّمَاتِ الْإِيجَابِيَّةِ لِلشَّخْصِيَّةِ الْمُؤْمِنَةِ قَدْ ذُكِرَتْ مِنْ  
خَلَالِ قَصَّةٍ وَرَدَتْ فِي سُورَةِ الْأَحْزَابِ، حِيثُ تَقْصُّ عَلَيْنَا حَادِثَةٌ وَقَعَتْ  
فِي عَهْدِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ. فَفِي مَعرِكَةِ الْأَحْزَابِ ابْتَلَى الْمُؤْمِنُونَ  
ابْتِلَاءً شَدِيدًا عِنْدَمَا اجْتَمَعُوا عَلَيْهِمُ الْكُفَّارُ مِنْ كُلِّ جَانِبٍ. وَفِي ظَرُوفَ  
صَعْبَةٍ كَتَلَكَ، ابْتَدَعَ الْمُنَافِقُونَ وَالَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ مَرْضٌ عَدِيدٌ مِنَ الْأَعْذَارِ  
الْوَاهِيَّةِ، وَبِالْتَّالِي كَشَفُوا عَلَى حَقِيقَتِهِمْ. وَفِي هَذِهِ الْأَوْقَاتِ الْعَسِيرَةِ عُرِفَ  
الْمُنَافِقُونَ بَعْدَ أَنْ ظَلُّوا لِفَتَرَةٍ، مُنَدِّسِينَ فِي مَجَمِعِ الْمُؤْمِنِينَ. وَتَقْهِيقُ  
الْمُنَافِقُونَ الَّذِينَ كَانُوا مِثْلَ السُّرْطَانِ الَّذِي يَنْخُرُ فِي الْجَسْمِ، وَتَخْلُصُ  
مِنْهُمُ الْمُؤْمِنُونَ الصَّادِقُونَ، وَمَعَ ذَلِكَ فَقَدْ تَوَاصَلَ دُعَمُ اللَّهِ تَعَالَى وَتَأْيِيْدُهُ  
لِعِبَادَةِهِ.

فَبَيْنَمَا تَصْرِفُ الْمُنَافِقُونَ بِمَهَانَةِ كُلِّهِ، كَانُوا الْمُؤْمِنُونَ عَلَى يَقِينٍ بِإِدْرَاكِ  
الْخَيْرِ فِي النَّهَايَةِ فِي مَا وَاجَهُوهُ مِنْ صَعَابٍ. لَقَدْ أَدْرَكُوا أَنَّهُمْ يَمْرُونَ  
بِمَا أَخْبَرْتُهُمْ بِهِ آيَاتُ الْقُرْآنِ الْكَرِيمِ، وَبِالْتَّالِي، ازْدَادُوا إِيمَانًا وَإِنْخَالًا  
لِلَّهِ تَعَالَى: ﴿وَلَمَّا رَأَى الْمُؤْمِنُونَ الْأَحْزَابَ قَالُوا هَذَا مَا وَعَدَنَا اللَّهُ  
وَرَسُولُهُ وَصَدَقَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَمَا زَادُهُمْ إِلَّا إِيمَانًا وَتَسْلِيمًا﴾ (سورة  
الْأَحْزَابِ: 22).

إِنَّ هَذَا النَّمُوذِجَ يُشَيرُ أَيْضًا إِلَى أَمْرٍ مِنْهُمْ وَهُوَ أَنَّ الظَّرْفَ الْقَاسِيِّ

الصعب قد يخلص في النهاية إلى أن يكون نعمة عظيمة للمؤمنين بينما يقود الضالّين الذين فشلوا في إدراك الخير إلى مزيد من الجحود. وهنا فإن هذه الأحداث قد ساهمت في إحباط جهود الكافرين، إضافة إلى تمييز الحبيث من الطيب من المؤمنين. فسورة الأحزاب تبين كيف أنّ الكافرين فشلوا في إحراز النصر وعادوا أدراجهم فقط بما يحملوه من حنق وكره بغرض، قال تعالى: ﴿ وَرَدَ اللَّهُ الَّذِينَ كَفَرُوا بِغَيْظِهِمْ لَمْ يَنَالُوا خَيْرًا وَ كَفَى اللَّهُ الْمُؤْمِنِينَ الْقِتَالَ وَ كَانَ اللَّهُ قَوِيًّا عَزِيزًا ﴾ (سورة الأحزاب: 25)

## هجرة المسلمين

إن التخلّي عن المال والممتلكات إذا لزم الأمر، والهجرة إلى مكان آخر هي نوع من أنواع العبادة كما ذكر في القرآن الكريم ولهذا، فإن المسلمين الذين يهاجرون في سبيل الله يرون دائماً الخير في ذلك الإخراج القمعي لهم من بيوتهم. فالذين يهاجرون في سبيل الله قد ذكروا في القرآن الكريم من بين هؤلاء الذين بإمكانهم أن يرجوا رحمة ربهم، قال تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَالَّذِينَ هَاجَرُوا وَجَاهُدُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ أُولَئِكَ يَرْجُونَ رَحْمَةَ اللَّهِ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ (سورة البقرة: 218).

من مظاهر الجهل الاعتقاد بأن الفرار من الموطن بسبب الظلم، والاغتراب في بلد آخر بسبب القهر يعتبر بلية ومصيبة. وهذا الظن يقود أصحابه إلى الوقوع في الإحباط. أما المؤمنون فهم على قناعة بأنهم سوف لن يلقوا القبول من قبل الكافرين والمنافقين. فمثل هذا الاضطهاد

هو في الحقيقة تجلّ لحقيقة آيات الله تعالى. ومن هنا فإن المؤمنين الذين يهاجرون أو الذين يلقى بهم بعيداً عن أوطانهم يواجهون دوماً ظروفاً كتلك بحماس كبير.

إن الأخلاق العالية الرفيعة للمؤمنين الذين عاصروا نبي الله سيدنا محمد صلى الله عليه وسلم، وإيمانهم الراسخ هو أفضل نموذج للمؤمنين في هذا العصر. فهمّهم كسب رضى الله تعالى من خلال طاعة النبي صلى الله عليه وسلم، وهذا ما جعلهم على استعداد لتحمل جميع أشكال الصعاب عن طيب خاطر. فهم لم يترددوا في ترك أوطانهم وتخليهم عن كل ما يملكون عندما اقتضت مصلحة المسلمين ذلك.

وفي مقابل ذلك، وعدهم الله تعالى بالجنة والرحمة والرضوان وذلك جزاء تمسكهم بأخلاق القرآن الكريم.. ولاشك أن الله سوف يصدق وعده لعباده! قال تعالى: ﴿فَاسْتَجَابَ لَهُمْ رَبُّهُمْ أَنِّي لَا أُضِيعُ عَمَلَ عَامِلٍ مِنْكُمْ مِنْ ذَكَرٍ أَوْ أُنْثَى بَعْضُكُمْ مِنْ بَعْضٍ فَالَّذِينَ هَاجَرُوا وَأُخْرَجُوا مِنْ دِيَارِهِمْ وَأُوذُوا فِي سَبِيلِي وَقَاتَلُوا وَقُتُلُوا لَا كُفَّرَنَ عَنْهُمْ سَيَّئَاتِهِمْ وَلَا دُخُلُنَّهُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ ثَوَابًا مِنْ عِنْدِ اللهِ وَاللهُ عِنْدُهُ حُسْنُ الثَّوَابِ﴾ (سورة آل عمران: 195)

وإضافة إلى ثواب الله تعالى في الآخرة، فإن الله تعالى يبشرهم بالرزق الكبير في الدنيا. وقد ذكر الله تعالى ذلك في سورة النساء فقال: ﴿وَمَنْ يُهَاجِرْ فِي سَبِيلِ اللهِ يَجِدْ فِي الْأَرْضِ مُرَاغِمًا كَثِيرًا وَسَعَةً وَمَنْ يَخْرُجْ مِنْ بَيْتِهِ مُهَاجِرًا إِلَى اللهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ يُدْرِكُهُ الْمَوْتُ فَقَدْ وَقَعَ أَجْرُهُ عَلَى اللهِ وَكَانَ اللهُ غَفُورًا رَحِيمًا﴾ (سورة النساء: 100).

وقال تعالى: ﴿ وَ الَّذِينَ هَاجَرُوا فِي اللَّهِ مِنْ بَعْدِ مَا ظُلِمُوا لَبَوْنَتْهُمْ فِي الدُّنْيَا حَسَنَةً وَ لِأَجْرٍ الْآخِرَةِ أَكْبَرُ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ الَّذِينَ صَبَرُوا وَ عَلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ ﴾ (سورة التحل: 41-42).

## الرَّسُولُ وَ تَوْكِلَهُ عَلَى اللَّهِ تَعَالَى

لقد واجه سيدنا محمد صلى الله عليه وسلم شأنه شأن جميع الأنبياء الآخرين، العديد من الصعاب طوال حياته، فكان النموذج المثالي لكل المسلمين من خلال صبره وإيمانه بالله تعالى. وهناك مواقف كثيرة تبين عن سمو أخلاقه وعلو همته ذكرها لنا القرآن الكريم.

فعندما غادر النبي صلى الله عليه وسلم مكة، تبعه الكافرون بغرض قتله. فلجأ إلى الغار مع صاحبه أبي بكر الصديق. وأنثناء تقصيهم تمكن الكفار أخيراً من الوصول إلى مدخل هذا الغار. وفي هذه اللحظة العصيبة، نصح سيدنا محمد عليه الصلاة والسلام صاحبه بأن لا يحزن وذكره بالتوكل على الله.

قال تعالى: ﴿ إِلَّا تَنْصُرُوهُ فَقَدْ نَصَرَهُ اللَّهُ إِذْ أَخْرَجَهُ الَّذِينَ كَفَرُوا ثَانِيَ التَّيْنِ إِذْ هُمَا فِي الْغَارِ إِذْ يَقُولُ لَصَاحِبِهِ لَا تَحْزُنْ إِنَّ اللَّهَ مَعَنَا فَأَنْزَلَ اللَّهُ سَكِينَتَهُ عَلَيْهِ وَأَيَّدَهُ بِجُنُودٍ لَمْ تَرَوْهَا وَ جَعَلَ كَلْمَةَ الَّذِينَ كَفَرُوا السُّفْلَى وَ كَلْمَةُ اللَّهِ هِيَ الْعُلِيَا وَ اللَّهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴾ (سورة التوبه: 40).

فالذي جعل النبي صلى الله عليه وسلم لا يشعر بالخوف أو القلق في تلك اللحظة، وحياته في خطر كبير، إنما هو توكله على الله و ثقته به

وإدراكه أن الله تعالى ما قضى شيئاً في قدر أحد إلا لهدف وغاية. وأخيراً وصل سالماً لغايته أي المدينة المنورة. ومن هنا بدأت الهجرة التي كانت أعظم حدث في تاريخ الإسلام.

### الخلق السامي لموسى عليه السلام

يوضح لنا القرآن الكريم ببيان مفصل صراع سيدنا موسى عليه السلام مع فرعون، الذي تجبر فكان من أكثر الحكام طغياناً في التاريخ. لقد رد فرعون على رسالة الله التي أوصلها إليه موسى عليه السلام بالتهديد والوعيد. إن سمو أخلاق موسى عليه السلام وثقته بالله وتوكله عليه عندما كان وجهاً لوجه مع فرعون الذي لجأ إلى كل وسيلة ليبعده عن سبيل الله، فهو خير مثال يحتذى به للمؤمنين جميراً.

و القرآن الكريم يوضح تلك الفترة من بعثة موسى عليه السلام ، ففرعون الذي حكم مصر في ذلك الوقت مارس قهر استبدادياً على بني إسرائيل. ومن ناحية أخرى، كان سيدنا موسى عليه السلام و قومه أقلية في البلاد. وهكذا ومن وجهاً نظر الجاهل، الذي يحكم على الأشياء فقط من ظاهرها لاعتقاده بأن الغلبة دائماً للأقوى، قد يتوقع أن الفوز لفرعون. لكن، لم يكن الأمر كذلك، بل على النحو الذي وعد به الله تعالى: ﴿ كَتَبَ اللَّهُ لِأَعْلَمِنَ أَنَا وَرُسُلِي إِنَّ اللَّهَ قَوِيٌّ عَزِيزٌ ﴾ (سورة المجادلة: 21).

والله تعالى حق وعده الذي وعده لرسله ومنح سيدنا موسى عليه السلام النصر على فرعون. فالله تعالى أيده بنصره وشد أزره بأخيه

هارون. وبالإضافة إلى ذلك وهب الله تعالى سيدنا موسى عليه السلام معجزات كثيرة، و مizer عن الخلق كافة أن كلّمه الله تكليما. ومن هنا نستطيع أن نستخلص العبر من نضال سيدنا موسى عليه السلام. فهو يكشف بوضوح كيف أن ما قد يbedo سلبيا للمؤمنين، بإمكانه في لحظة أن ينقلب لمصلحتهم بإذن الله تعالى.

وتأتي هذه الحادثة لتشتت ذلك، حيث انطلق فرعون وجنوده ليمسكوا بموسى عليه السلام ورفاقه بعدما فروا من مصر. وما إن وصل بنو إسرائيل البحر حتى أوشك فرعون وجنوده على الإمساك بموسى ومن معه. وفي تلك اللحظة، كانت كلمات سيدنا موسى عليه السلام مؤثرة؛ مع أن فرعون وجنوده كانوا قد أصبحوا غير عاجزين عن الإمساك بهم، ولم يبق أمامهم من مفر، فهو لم ييئس من نصر الله تعالى لهم، فاحتفظ برباطة جأش كانت حقا مثلا يحتذى. وقد قص علينا القرآن الكريم هذه القصة كما يلي: ﴿فَأَتَبْعُهُمْ مُشْرِقَيْنَ فَلَمَّا تَرَاءَى الْجَمْعَانِ قَالَ أَصْحَابُ مُوسَى إِنَّا لَمُدْرُكُونَ قَالَ كَلَّا إِنَّ مَعِي رَبِّي سَيِّدُنَا فَأَوْحَيْنَا إِلَيْ مُوسَى أَنْ اضْرِبْ بِعَصَاكَ الْبَحْرَ فَانْفَلَقَ فَكَانَ كُلُّ فِرْقٍ كَالْطَّوْدِ الْعَظِيمِ وَأَرْلَفْنَا ثُمَّ الْآخَرِينَ وَأَنْجَيْنَا مُوسَى وَمَنْ مَعَهُ أَجْمَعِينَ ثُمَّ أَغْرَقْنَا الْآخَرِينَ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةً وَمَا كَانَ أَكْثُرُهُمْ مُؤْمِنِينَ وَإِنَّ رَبَّكَ لَهُ الْعَزِيزُ الرَّحِيمُ﴾ (سورة الشعراء: 60-68)

لقد لفت الله تعالى نظرنا في هذه القصة إلى أخلاق سيدنا موسى عليه السلام المميزة طوال نضاله الشاق. فقد أبقى عقله على الدوام منشغلًا بذكر نصر الله له، ورأى الخير في كل ما حصل له، حتى في

أحلك الظروف والأوقات التي مرت به، تمكّن من غرس ثقته بخالقه وحرص على إخلاصه له وحده.

## يوسف عليه السلام وثقته في الله تعالى

إنّ من أروع الأمثلة في القرآن الكريم التي تُضرب مثلاً على تحول حادث ظاهره سلبي لخير المؤمنين هي قصة حياة سيدنا يوسف عليه السلام.

يوسف عليه السلام، منذ صباح و طوال حياته، عرف بسلوكه الناضج في المحن وإخلاصه القوي لله تعالى. وسلوكه في الظروف الصعبة كان أعظم مثل للمؤمنين. سيدنا يوسف عليه السلام، كان الله تعالى يرعاه، وكان هو يلتمس الخير في كل ما ألم به، و كان على إدراك أن كل ما يلقاه من عَنْت فهو من الله تعالى. وبالتالي، طوال حياته، نظر إلى كل مناسبة على أنها اختبار، وبقي دوماً مخلصاً ومتيقظاً.

إن أول ما تعرض له سيدنا يوسف عليه السلام هو المعاملة الظالمة من قبل أخوته الذين شعروا بالغيرة منه. لقد ألقوه في بئر وأبعدوه عن أبيهم. لكن الله تعالى حفظه بمرور ركب من المسافرين، فأنقذوا هذا الشاب الصغير من البشر وباعوه لسيد من أسياد مصر. تأثرت زوجة هذا السيد بجمال يوسف عليه السلام، "فحاولت إغواؤه" كما يقص علينا القرآن الكريم. وهكذا، عوّمل يوسف عليه السلام مجدداً بجحود وظلم. وهذه المرة اتهم ظلماً من قبل هذه المرأة. ومع أن الاستقصاء الذي أجري في الموضوع أظهر براءته عليه السلام إلا أنه سجن: ﴿ثُمَّ بَدَا لَهُمْ

مِنْ بَعْدِ مَا رَأَوْا الْآيَاتِ لَيَسْجُنُنَّهُ حَتَّىٰ حِينَ ﴿٣٥﴾ (سورة يوسف: 35). في يوسف عليه السلام قد أوقع به فقط لأنَّه عفيف الخلق. ونتيجة لهذا الاتهام، أمضى يوسف عليه السلام في السجن مدة طويلة. وصبر في وجه كل صعوبات الحبس، واضعا ثقته في الله تعالى. وكما قص علينا القرآن الكريم، وبالطريقة التي قاد بها نفسه وإذعانه الأمثل لله تعالى كان حقاً مثلاً يحتذى به لدى المؤمنين كافة.

حظي يوسف عليه السلام، بالجزاء العظيم، في هذه الحياة الدنيا والآخرة، جزاء له على صبره وثقته بالله، وإدراكه للخير في كل ما حصل له. فقد ميزه الله بسلطنة عليا على خزينة الدولة وجعله حاكماً على هذه البلاد. وإدراكه للخير في كل ما حصل له ودعاؤه الله أخبرنا به الله في محكم تنزيله: ﴿ وَرَفَعَ أَبُو يَهٗ عَلَىٰ الْعَرْشِ وَخَرُّوا لَهُ سُجْدًا وَقَالَ يَا أَبَتَ هَذَا تَأْوِيلُ رُؤْيَايِّي مِنْ قَبْلُ قَدْ جَعَلَهَا رَبِّي حَقًا وَقَدْ أَحْسَنَ بِي إِذْ أَخْرَجَنِي مِنَ السَّجْنِ وَجَاءَ بِكُمْ مِنَ الْبَدْوِ مِنْ بَعْدِ مَا نَرَغَ الشَّيْطَانُ بَيْنِي وَبَيْنَ إِحْوَتِي إِنَّ رَبِّي لَطِيفٌ لِمَا يَشَاءُ إِنَّهُ هُوَ الْعَلِيمُ الْحَكِيمُ رَبُّ قَدْ آتَيْتَنِي مِنَ الْمُلْكِ وَعَلَمْتَنِي مِنْ تَأْوِيلِ الْأَحَادِيثِ فَاطَّرَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ أَنْتَ وَلَيْ بِي فِي الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ تَوَفَّنِي مُسْلِمًا وَالْحَقْنِي بِالصَّالِحِينَ ﴾ (سورة يوسف: 100-101)

لقد كان في هذه القصة أعظم مثل للجزاء الذي يناله المؤمنون مقابل إخلاصهم و توكيلهم على الله تعالى. فمهما حدث للمؤمن الصادق من أمر، عليه أن يناضل ليمسك بالغاية وراء تلك الأحداث. عليه أن يلحِّ إلى الله و يدعوه إلى مثل هذه البصيرة. على المسلم أن لا ينسى

أبداً أن أي حدث، صغيراً أو كبيراً، مما قد يقلقه في مسار حياته، لابدّ أن تكون وراءه حكمة، فالقضاء والقدر سنة الله في الأشياء ولا تبديل لها. فالله تعالى إنما يضع حكمته في كل شيء وفيها الخير للمؤمنين. وقد يكشف الله تعالى، هذه الحكمة وقد يقيها كامنة والمؤمن الخير من يومن بوجودها. وعلى المؤمن أن يصبر على كل حال ويكون لسان حاله يقول "لعله خير".

## بشرة الله تعالى وتأييده للمؤمنين

لقد قال الله تعالى في القرآن الكريم: ﴿ وَ لَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ (سورة الرعد: 1)، أي أن الكافرين يشكلون في الغالب السواد الأعظم من البشر على هذه الأرض. فهم دائماً يفوقون المؤمنين عدداً. لهذا السبب، فهؤلاء الجاهلون يعتبرون أنفسهم على المنهج الصحيح. إن مقدار الثروة المادية تخدعهم بشعور زائف من الأمان. فهم يدركون فقط ظاهر الأمور، مما يجعلهم يخطئون الظن بأنهم العالبون. ولكن، تبقى هناك حقيقة لم يدركونها؛ ألا وهي بشرة الله تعالى وتأييده للمؤمنين: ﴿ وَلَنْ يَجْعَلَ اللَّهُ لِكَافِرِينَ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ سِبِّلًا ﴾ (سورة النساء: 141).

وكما تبيّن الآية الكريمة، فإن الله تعالى يضع كل شيء لمصلحة المؤمنين ويؤمن لهم الدعم بطرق شتى. ففي سورة الشرح، يخبر الله تعالى المؤمنين بأمر مهمٍّ، وهو أن أمر المسلم دائماً خير، فالله تعالى جعل له مع كل عسراً يسراً. والله الذي يجعل لكل داء دواء، ينزل اليسر بعد العسر، قال تعالى: ﴿ فَإِنَّ مَعَ الْعُسْرِ يُسْرًا إِنَّ مَعَ الْعُسْرِ يُسْرًا ﴾ (سورة الشرح: 5-6).

فقط المؤمنون هم من يعون هذا التأييد والعون الممنوح من الله تعالى. فمهما يقابلهم من أمر في حياتهم، فهم ينعمون بالطمأنينة وراحة البال المستمدة من إدراكهم بأن الله يعينهم ويحميهم. والله تعالى وعد عباده فقال: ﴿ وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِأَعْدَائِكُمْ وَكَفَى بِاللَّهِ وَلِيًّا وَكَفَى بِاللَّهِ نَصِيرًا ﴾ (سورة النساء: 45).

وفي المقابل فإن المنافقين يسكنهم الفزع والخوف والرعب. فهم يشعرون بقلق دائم لغياب إيمانهم بالله تعالى، أو لإشراكهم به، ولاعتقادهم بأن الأحداث إنما تقع بالمصادفة. هذا في الواقع هو الخوف الذي يشهي الله تعالى في قلوب الذين يحاربون المؤمنين، قال تعالى : ﴿ إِذْ يُوحِي رَبُّكَ إِلَى الْمَلَائِكَةِ أَنِّي مَعَكُمْ فَبَشِّرُوا الَّذِينَ آمَنُوا سَلَّقِي فِي قُلُوبِ الَّذِينَ كَفَرُوا الرُّعْبَ فَأَضْرِبُوا فَوْقَ الْأَعْنَاقِ وَأَضْرِبُوا مِنْهُمْ كُلَّ بَنَانٍ ﴾ (سورة الأنفال: 12).

إن الدعم و التأييد الذي يحظى به المؤمنون من حالتهم يستمر معهم طوال حياتهم. وعلى مر العصور والأزمان، مد الله تعالى المؤمنين بعونه بطرق مختلفة. ففي بعض الحالات، منح تعالى أنبياءه المعجزات، بينما في البعض الآخر، أيد المسلمين بجنود لم يروها، وملائكة، أو من خلال عوامل الطبيعة الأخرى. حتى إنه في بعض الأحيان وقعت أمور لا يمكن حدوثها. وهذا هي بعض الأمثلة المذكورة في القرآن كما يلي:

قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اذْكُرُوا نِعْمَةَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ جَاءَتُكُمْ جُنُودٌ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِبَحًا وَجُنُودًا لَمْ تَرَوْهَا وَكَانَ اللَّهُ بِمَا

تَعْمَلُونَ بَصِيرًا ﴿سورة الأحزاب: 9﴾.

وقال تعالى : ﴿إِذْ تَسْتَغْيِثُونَ رَبَّكُمْ فَاسْتَجَابَ لَكُمْ أَنِّي مُمْدُّكُمْ بِأَلْفٍ مِّنَ الْمَلَائِكَةِ مُرْدِفِينَ﴾ (سورة الأنفال: 9).

وقال تعالى : ﴿قَدْ كَانَ لَكُمْ آيَةٌ فِي فَتَّيْنِ النَّقَادِ فَتَهَا تُقَاتِلُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَأُخْرَى كَافِرَةً يَرُونَهُمْ مُثْنَيْهِمْ رَأْيَ الْعَيْنِ وَاللَّهُ يُؤْيِدُ بَنَصْرِهِ مَنْ يَشَاءُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَعْبَرَةً لِأُولَى الْأَبْصَارِ﴾ (سورة آل عمران: 13).

## فشل المكائد التي تحاك ضد المسلمين

لقد لجأ الكافرون إلى جميع الأساليب المنحرفة في صراعهم ضد المسلمين. ولعل من أكثر الأساليب المستخدمة هي التضييق عليهم والتحالف ضدهم . وبها يعتقد الكافرون أنهم أقدر على النصر لكثرة عددهم. أما هؤلاء الذين نصبو المكائد سرا، فقد فشلوا في تذكر أن الله يراهم وهو يتآمرون. فهم حتماً غافلين عن حقيقة كون الله أقرب إليهم من حبل الوريد. و بالرغم من ذلك، سواء عليهم ما كشفوه و ما أسروه فالله تعالى يعلم "مَا فِي قُلُوبِهِمْ". فهو تعالى يعلم كل ما توسوس به أفكارهم، و كل مكيدة و خطة يدبرونها.

وأن الله العليم يخبرنا أنه تعالى أحبط كيد الكافرين قبل أن ينفذوه. فمهما كانت عليه تلك الخطط من خداع و سرية، فإن كل ما نصب ضد المؤمنين من مكائد قد هوى منذ اللحظة الأولى.

قال تعالى : ﴿ذَلِكُمْ وَأَنَّ اللَّهَ مُوْهِنُ كَيْدِ الْكَافِرِينَ﴾ (سورة الأنفال: 18).

قال تعالى : ﴿ وَقَدْ مَكْرُوْهُمْ وَعِنْدَ اللَّهِ مَكْرُوْهُمْ وَإِنْ كَانَ مَكْرُوْهُمْ لَتَرَوْلَ مِنْهُ الْجَبَالُ ﴾ (سورة إبراهيم : 46).

والله يخبرنا أن مثل تلك المكائد لن تضر المؤمنين بل إنها في النهاية ستنقلب عليهم هم أنفسهم، قال تعالى : ﴿ اسْتَكْبَارًا فِي الْأَرْضِ وَمَكْرُ السَّيِّئِ وَلَا يَحِيقُ الْمَكْرُ السَّيِّئِ إِلَّا بِأَهْلِهِ فَهُلْ يَنْظُرُونَ إِلَّا سُنَّةُ الْأُولَئِنَّ فَلَنْ تَجِدَ لِسُنَّةَ اللَّهِ تَبِيَّلًا وَلَنْ تَجِدَ لِسُنَّةَ اللَّهِ تَحْوِيلًا ﴾ (سورة فاطر: 43).

المؤمنون يضعون كامل ثقتهم في هذه البشارة الإلهية (أن الله مُوهنٌ كَيْدُ الْكَافِرِينَ)، مدركون لحقيقة أن عون الله ملازمهم، لذلك فهم يعيشون حياة ملؤها الطمأنينة والراحة. و كما يبينا من قبل بفضل توكيلهم الدائم على الله فهم يدركون الخير والهدف الإلهي في كل ما يمر بهم من حوادث؛ وحتى ولو لم يتمكنوا من ذلك، فهم يؤمنون بكل ثقة أن ما من حادث إلا وسيخلص في النهاية ليكون خيراً للمؤمنين.

## إِنْ حِزْبَ اللَّهِ هُمُ الْغَالِبُونَ !

إن حزاء توسم الخير، حتى فيما يبدو سلبياً، والتوكيل على الله تعالى، حزاء عظيم، قال تعالى : ﴿ الَّذِينَ قَالَ لَهُمُ النَّاسُ إِنَّ النَّاسَ قَدْ جَمَعُوا لَكُمْ فَاخْشُوْهُمْ فَرَادَهُمْ إِيمَانًا وَقَالُوا حَسْبُنَا اللَّهُ وَنَعْمَ الْوَكِيلُ فَانْقَلَبُوا بِنَعْمَةِ مِنَ اللَّهِ وَفَضْلِ لَمْ يَمْسَسْهُمْ سُوءٌ وَاتَّبَعُوا رِضْوَانَ اللَّهِ وَاللَّهُ ذُو فَضْلٍ عَظِيمٍ ﴾ (سورة آل عمران: 173-174).

والآن لنذكر أنفسنا أن الغلبة قد تكون من حين إلى آخر مع الكافرين. ولكن، في الواقع، هذا مجرد امتحان من الله تعالى للمؤمنين . وكما بینا من قبل قد تكون غلبتهم جزءا من خطة سماوية تمیز المؤمنین الصادقین من غيرهم من ضعيفي الإیمان. إن المؤمنین هم الذين يتکلون على الله تعالى، و يصبرون و يرون الخیر في كل ما يحدث يثبتون بكل وضوح، إخلاصهم و ثقتهم بالله تعالى. ولهذا ، فهم الذين سیجحون رضی الله تعالى في هذه الدنيا والآخرة، فالمنتصرین في النهاية هم المؤمنون.

قال تعالى: ﴿ وَمَنْ يَتَوَلَّ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا فَإِنْ حَزَبَ اللَّهُ هُمُ الْغَالِبُونَ ﴾ (سورة المائدة: 56).

## الخاتمة

المؤمنون هم هؤلاء الذين يحيون بإذعان وتسليم خالص لله تعالى، مدركون أنه ما من شيء، مهما كان دققاً إلا وقد خلقه الله تعالى وقراره حسب خطة معلومة. ومع أن المؤمنين قد يتعرضون لكافحة أشكال الصعاب والمحن خلال حياتهم، إلا أنهم لن يشعروا أبداً بالأسف أو يقولون "ليت هذا الأمر ما حدث ...."، فهم يؤمنون أنه لا بد وأن يكون هناك خيراً وهدفاً سماوياً وراء كل حدث. ولهذا فهم يحيون في راحة وطمأنينة، حتى في أحلك الظروف. بينما الكافرون الغافلون عن هذه الحقيقة، يشعرون بقلق عظيم عندما تواجههم مواقف سيئة حسب نظرهم، فسرعان ما يجتاحهم اليأس والقنوط. والحقيقة هي أن الإنسان بطبيعة يبحث دوماً عن العون والأمن بسبب ما قد تحدثه له المصاعب والمحن والمتاعب من آلام جسدية ونفسية. لكن هذه المصاعب والمحن والمتاعب التي يتعرض لها من انقطعت صلته بالله تعالى تصبح كوارث عليه فلا يرى فيها سوى الشر والوبال، و هو لن ينجح أبداً في تحرير نفسه من الخوف سواء من المستقبل أو من الموت أو من المرض أو الفقر.

إن الخلاص الوحيد للإنسان هو في تذكر أن الله تعالى قد خلق  
ووضع كل حدث لهدف سام ولخير مؤكدا. والمؤمن يتوكلا على الله  
تعالى حق توكله عندما يبقى مدركا لهذه الحقيقة، ويسلك بنفسه مسلك  
العبد المخلص، ولكن هذا لا يعني أن يكون صامدا فحسب خالل هذه  
المحن بل يصبر و يحتسب. ومن خصائص المؤمن الأخرى دوام  
التقرب إلى الله تعالى بالصلوة وحسن التوكل عليه، واليقين بأن ما يقع  
هو من عنده تعالى.

في هذه الحياة الدنيا، يبتلي المؤمن بأنواع عديدة من الامتحانات  
وهو يسير نحو الله تعالى للفوز بالجنة. و خالل هذه الامتحانات،  
يسعى المؤمن بخطى ثابتة وعزم كبير لكسب مرضاه الله تعالى و جنته،  
ووتحلیص نفسه من عذاب جهنم، وهو في أثناء ذلك يرى الخير في  
كل ما يقع له ومن حوله. ومع أنه قد لا يدرك الخير إلا أنه يتذكر دوما  
أن الله تعالى هو العالم بحكمة كل شيء. فالمؤمن جاء إلى هذه الدنيا  
ليعمرها حينا من الوقت، وعندما تحين ساعة انتقاله إلى الآخرة يأتيه الأمر  
بذلك. والله تعالى يخبرنا عن هذه النهاية الحتمية التي ستقع لجميع عباده  
المتقين العاملين العابدين، قال تعالى: ﴿ وَ سِيقَ الَّذِينَ اتَّقُوا رَبَّهُمْ إِلَى  
الجَنَّةِ زُمْرًا حَتَّى إِذَا جَاءُوهَا وَ فُتُحَتْ أَبْوَابُهَا وَ قَالَ لَهُمْ حَرَنَتْهَا سَلَامٌ  
عَلَيْكُمْ طَيْبُمْ فَادْخُلُوهَا خَالِدِينَ \* وَ قَالُوا الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي صَدَقَنَا وَعْدَهُ  
وَ أَوْرَثَنَا الْأَرْضَ نَتَبِعُ مِنَ الْجَنَّةِ حِيثُ نَشَاءَ فَنَعْمَ أَجْرُ الْعَالَمِينَ \* وَ تَرَى  
الْمَلَائِكَةَ حَافِينَ مِنْ حَوْلِ الْعَرْشِ يُسَبِّحُونَ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ وَ قُضِيَ بَيْنَهُمْ  
بِالْحَقِّ وَ قِيلَ الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ (سورة الزمر: 73-74)

# انهيار الداروينية

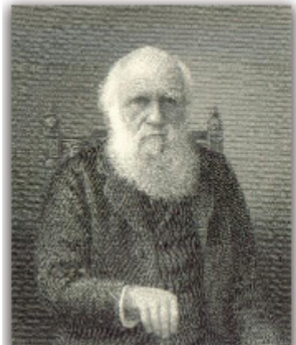
لقد ظهرت النظرية الداروينية، يعني نظرية التطور بهدف رفض فكرة الخلق، بيد أنها لم تنجح في ذلك، وأعتبرت مجرد سفسطة خارجة عن نطاق العلم. وهذه النظرية تدّعي أن الكائنات الحية تولدت بطريق المصادفة من الكائنات غير الحية، وقد تم ردها ونقضها بعد أن أثبت العلم أن الكون والكائنات الحية تحتوي على أنظمة غاية في الإعجاز. وعلى هذا النحو أثبت العلم كذلك أن الله تعالى هو خالق الكون وخلق جميع الكائنات الحية.

وهذه النظرية لا تقوم سوى على مناقضة الحقائق العلمية والأكاذيب التي ترتدي لباس العلم وحملة من التزييفات، وقد تم القيام بحملة واسعة على نطاق العالم لكي تبقى هذه النّظرية قائمة على أقدامها، غير أن هذه الحملة لم تتمكن من إخفاء الحقيقة.

لقد تualaت الأصوات خلال الثلاثين سنة الماضية في دنيا العلم تبيّن بأن نظرية التطور تمثل أكبر خديعة في تاريخ العلم. وقد أثبتت الأبحاث التي أجريت بشكل خاص اعتباراً من عام 1980 بأن الإدعاءات الداروينية عارية تماماً من الصحة، وقد تم التصرّح بذلك من قبل العديد من كبار رجال العلم. ففي الولايات المتحدة بشكل خاص، صرّح الكثير من علماء البيولوجيا والكيمياء الحيوية وعلم الحفريات وغيرها من العلوم الأخرى بأن الداروينية وصلت إلى طريق مسدود وأنّ أصل الكائنات الحية هو الخلق. واليوم تؤكّد التطورات العلمية بأن الكون وجميع الكائنات الحية قد خُلقت من قبل الله تعالى.

لقد تناولنا مسألة انهيار نظرية التطور ودلائل الخلق في موضع كثيرة من أعمالنا، وسوف نواصل ذلك في أعمال أخرى. ولكن بالنظر إلى الأهمية البالغة التي يكتسيها هذا الموضوع رأينا أنه من الفائدة إيراد ملخص لذلك في هذا الموضع أيضاً.

## الانهيار العلمي للنظرية الداروينية



شارلز داروين

بالرغم من أن هذه النظرية تعود في جذورها إلى التاريخ الإغريقي القديم، إلا أنها شهدت أوسع انتشار لها في القرن التاسع عشر . كان أهم تطور شهدته النظرية هو صدور كتاب تشارلز داروين "أصل الأنواع" الذي صدر عام 1859. في هذا الكتاب ينكر داروين أن الأنواع المختلفة على الأرض قد خلقها الله. يقول داروين أن جميع الكائنات الحية لها جد مشترك وأنها قد تنوّعت واحتلّت بسبب اختلافات طارئة متدرجة أتت عليها عبر الأزمان.

وكم يقر داروين نفسه، فإن نظريته لا تقوم على أي حقيقة علمية ثابتة، بل إنها مجرد "افتراض". علاوة على ذلك، يعترف داروين في فصل مطول من كتاب بعنوان "المصاعب التي تواجهها النظرية" أن النظرية تهادى أمام العديد من الأسئلة الحرجة. عقد داروين آماله على الاكتشافات العلمية التي كان يظن أنها ستزيل العقبات التي تواجهها نظريته، إلا أن ما أثبتته هذه الاكتشافات جاء عكس ما تمناه الرجل.

وتنظر هزيمة داروين أمام العلم الحديث من خلال ثلاث نقاط رئيسية:

1- لم تتمكن هذه النظرية بأي وسيلة من الوسائل أن تفسر كيف نشأت الحياة على وجه الأرض.

2- لا يوجد أي اكتشاف علمي يدل على قدرة "التقنيات التطورية" التي تفترضها النظرية على التطور في أي حال من الأحوال.

3- ما يثبته السجل الإحاثي هو عكس الادعاءات التي تقوم عليها نظرية التطور. سنتناقش في هذا الفصل هذه النقاط الثلاث الرئيسية:

## العقبة الأولى التي لم تذلل: أصل الحياة

تقول نظرية التطور أن جميع الكائنات الحية قد تطورت عن خلية وحيدة ظهرت على سطح الأرض البدائية منذ 3.8 ملايين سنة. ولكن كيف يمكن لخلية وحيدة أن ينشأ عنها الملايين من الأنظمة والأنواع الحية؟ وإذا كان هذا التطور قد حدث فعلاً فلماذا لم تظهر علائمه في السجلات الإحاثية ، هذا سؤال لم تتمكن النظرية الإجابة عليه. إلا أن السؤال الأول الذي يبقى يواجه هذه النظرية، التي لم تجد جواباً عليه حتى الآن، هو كيف نشأت "الخلية الأولى".

تفسر نظرية التطور، التي لا تعترف بالخلق ولا تقبل بوجود خالق، نشوء الخلية الأولى على أنها أتت عن طريق الصدفة التي تتضمنها قوانين الطبيعة. حسب هذه النظرية تكون المادة الحية قد نشأت من مادة غير حية نتيجة للعديد من المصادفات، ومن المؤكد أن هذا الرزعم لا يتوافق مع أبسط قواعد علم الأحياء.

## الحياة تنشأ من الحياة

في هذا الكتاب، لم يتطرق داروين إلى أصل الحياة. فقد كان الفهم البدائي لحقيقة الحياة في عصره يعتمد على الإفتراض بأن الكائنات الحية ذات بنيات بسيطة جداً. لقد لاقت نظرية النشوء التلقائي التي انتشرت في القرون الوسطى، والتي تقول أن المواد غير الحية تجمعت من تلقاء نفسها لتشكل كائن حي، رواجاً واسعاً في ذلك الزمن. من الاعتقادات التي نتاجت عن هذه النتيجة هي أن الحشرات تنشأ عن بقايا الطعام، وأن الجرذان تأتي من القمح. هنا يجدر بنا أن نتعرض لتجربة مضحكة قام بها البعض،

حيث تم وضع بعض القمح على قطعة وسخة من القماش، وكان المنتظر أن يخرج حرزاً بعد برهة من الزمن.

ومن المنطلق ذاته كان يعتقد أن الديدان تخرج من اللحم؛ إلا أنه لم يثبت العلم أن أثبت أن الديدان لا تخرج من اللحم بشكل تلقائي، وإنما يحملها الذباب بشكل يرقانات لا ترى بالعين المجردة.

كان هذا الاعتقاد سائداً في الزمن الذي كتب فيه داروين كتاب "أصل الأنواع" ، فقد كان يعتقد بأن البكتيريا جاءت إلى الوجود من مادة غير حية وكان هذا الاعتقاد مقبوا علمياً.

لم يطل الوقت حتى أعلن باستور نتائج دراساته الطويلة وأبحاثه الكثيرة التي تدحض أساس نظرية داروين. قال باستور في محاضرته التي أعلن فيها عن انتصاراته في السوربون عام 1864:

"لا يمكن أن تستفيق نظرية النشوء التلقائي من الضربة الصاعقة التي أصابتها بها هذه التجربة البسيطة." <sup>1</sup>

قاوم المدافعون عن النظرية الداروينية اكتشافات باستور لوقت طويل. إلا أن ماجاء به باستور بالإضافة إلى ما كشف عنه التقدم العلمي من البنية المعقدة لخلية المادة الحية، أبقيا فكرة وجود الحياة على سطح الأرض عن طريق الصدفة في مأزق لم تستطع الخروج منه.

## المحاولات العاجزة في القرن العشرين

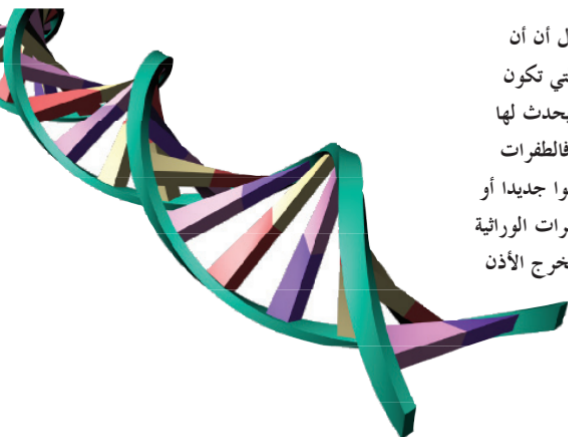
إن أول من تبني موضوع منشأ الحياة في القرن العشرين كان التطوري المشهور ألكسندر أوبارين. تقدم هذا العالم بالعديد من الآراء العلمية في الثلاثينيات من ذلك القرن، حاول من خلالها إثبات إمكانية تطور خلية الكائن الحي عن طريق الصدفة. إلا أن دراساته لم تنته إلا بالفشل، مما حدا بأوبرين تقديم الاعتراف التالي: "للأسف، بقيت مشكلة منشأ الخلية الأولى أكثر النقاط غموضاً في دراسة تطور

## 2. الأنظمة الحية".

حمل التطوريون بعد أوبرين مسؤولية حل مشكلة منشأ الحياة. وكان أكثر هذه التجارب شهرة تلك التي قام بها الكيميائي الأمريكي ستانلي ميلر عام 1953. قام هذا العالم بدمج عدّد من الغازات التي يفترض أنها كانت موجودة في المناخ البدائي للأرض، وأضاف إليها مقدار من الطاقة. من خلال هذه التجربة تمكّن ميلر من تركيب عدد من الحموض الأمينية (الجزيئات العضوية) التي تتوارد في تركيب البروتينات. إلا أنه لم تمض عدة سنوات حتى ثبت بطلان هذه النظرية، التي كانت تعتبر خطوة رائدة في تقدّم نظرية التطور، فالمناخ الذي استخدم في هذه التجربة كان مختلفاً جداً عن الظروف الأرضية الحقيقة.<sup>3</sup>

وبعد فترة من الصمت اعترف ميلر أن المناخ الذي استخدمه في تجربته كان غير حقيقياً.<sup>4</sup>

لقد باءت جميع محاولات التطوريين في إثبات نظريتهم في القرن العشرين بالفشل. يعترف العالم الجيولوجي بادا من معهد سكريبس في سانت ياغو بهذه الحقيقة في مقالة نشرتها مجلة "الأرض" عام 1998: "ها نحن اليوم نغادر القرن العشرين دون أن نتمكن من حل المشكلة التي بدأنا القرن معها وهي : كيف بدأت الحياة على الأرض؟"<sup>5</sup>



إن الطفرات الوراثية لا يمكن بأي حال من الأحوال أن تُنَظِّف معلومات جديدة لـ DNA : فالأجزاء التي تكون المعلومات الجينية عندما تتزعم من أماكنها إما أن يحدث لها خراب أو تنتقل إلى قسم آخر من الـ DNA، فالطفرات الوراثية لا يمكن أبداً أن تكسب الكائن الحي عضواً جديداً أو أن تمنحه خاصية إضافية. ما يحدث من جراء الطفرات الوراثية أمور غير عادية كأن تخرج الرجل من الظهر أو تخرج الأذن من البطن.

## البنية المعقّدة للحياة

السبب الرئيسي الذي أوقع نظرية التطور في مأزق "كيف بدأت الحياة" هو أن الكائنات الحية، حتى البسيطة منها، تتطوّي على بنيات في غاية التعقيد. فالخلية الواحدة من الكائن الحي أكثر تعقيداً من أي منتج تقني صنعه يد البشر. فحتى يومنا هذا لا يمكن لأي مختبر كيميائي مهما بلغت درجة تطوره أن ينجح في تركيب خلية حية من خلايا تجميغ عدد من المواد العضوية مع بعضها.

إن الظروف المطلوب توفرها لتركيب خلية حية هي أكثر بكثير من أن تُعرض. فإمكانانية تركيب أحد البروتينات التي تعتبر حجر الأساس في الخلية بشكل عشوائي هي  $10^{950}$  وهذا بالنسبة لبروتين مكون من 500 حمض أميني؛ وفي الرياضيات يعتبر أي احتمال أصغر من 150 مستحلاً!

إن جزيء الـ DNA الذي يتواجد في نواة الخلية والذي يخزن المعلومات الوراثية، هو في حد ذاته بنك معلومات معجز. فلو أن المعلومات المشفرة في جزيء DNA قد أفرغت كتابة فإنها ستشغل مكتبة عملاقة مكونة من 900 مجلداً من الموسوعات كلها يتألف من 500 صفحة.

وهنا تنشأ مشكلة أخرى مثيرة: فجزيء الـ DNA لا يمكنه أن يتضاعف إلا



ليس هناك أي مكسب حصل لنظرية النشوء والإرتقاء من فكرة الانقاء أو الاختيار الطبيعي. ذلك لأن هذه الآلية لم تعمل في يوم من الأيام على تطوير المعلومات الجينية أو إغنائها لدى أي نوع من الأنواع. إنه لا يمكن لأي نوع أن يتغير إلى نوع آخر مختلف عنه؛ بمعنى أن التطور لا يمكن أن يغير نجم البحر فتصبح سمكة، أو يغير الأسماك فتصبح ضفدع، أو يغير الضفادع فتصبح تماسيع أو يغير التماسيح فتصبح طيرًا.

بمساعدة بعض البروتينات المختصة (الأنزيمات)، وهذه الأنزيمات لا يمكن أن تتشكل بدورها إلا من خلال المعلومات المشفرة في جزءـ DNA. وبما أن كل منهما يعتمد على الآخر ، فمن الضروري أن يتواجد في الوقت نفسه عند عملية التضاعف. وهذا يأتي بالنظرية القائلة أن الحياة قد نشأت من تلقاء نفسها إلى طريق مسدود. وقد اعترف البروفسور ليسلி أورجيل ، وهو تطوري مشهور من جامعة سانت ياغو كاليفورنيا بهذه الحقيقة من خلال موضع نشر في مجلة العلوم الأمريكية عام 1994:

"من المستحيل أن تكون البروتينات والحموض الأمينية، وكلاهما جزيئات معقدة، قد نشأت من تلقاء نفسها في نفس الوقت وفي نفس المكان. أضف إلى عدم إمكانية تواجد أحدهما دون الآخر . وهكذا ومن النظرة الأولى يجد أحدهما أنه من المستحيل

أن تكون الحياة قد نشأت من خلال عمليات كيميائية بحثة"<sup>6</sup> لا شك أنه إذا كان من المستحيل أن تنشأ الحياة من أسباب طبيعية، فلا بد أنها قد "خلقت" بيد خالق. هذه الحقيقة تلغى نظرية التطور ، والتي تهدف بالدرجة الرئيسية إلى إنكار الخلق، من أساسها.

## الأفكار الخيالية لنظرية التطور

النقطة الثانية التي تدحض نظرية داروين هي أن كلا المفهومين اللذين وضعتهما النظرية كـ "تقنيات تطورية" ثبت أنها في الحقيقة لا تملك أي قوة تطورية. لقد اعتمد داروين في خدعة التطور التي خرج بها على فكرة "الاصطفاء الطبيعي". وقد ضمن هذه الفكرة في كتابه: "أصل الأنواع ، عن طريق الاصطفاء الطبيعي..." يقول قانون الاصطفاء الطبيعي أن الكائنات الحية التي تمتلك خصائص قوية فقط هي التي يمكن أن تبقى في معركة الحياة. على سبيل المثال، عندما تهاجم الحيوانات المتوحشة قطبيعاً من الغزلان، فإن الغزلان الأقوى والتي يمكنها أن ترکض بسرعة

إن علماء الأحياء هم من أنصار نظرية التطور قد أحذوا بيعثون عن نموذج مفيد للطفرات الأحيائية حيث عرضاً الذباب للطفرات الأحيائية منذ بداية القرن، إلا أنه في نهاية تلك المساعي والجهودات لم يتم الحصول إلا على ذباب مريض، وعليل، وغير تام. ويوجد في الأعلى وعلى اليسار صورة لذبابة فاكهة طبيعية، وفي الأسفل وعلى اليمين توجد ذبابة فاكهة أخرى تعرضت للطفرات الأحيائية وخرجت سيقانها من رأسها، أما في أعلى اليمين فتوجد ذبابة فاكهة قد خرجت أجنحتها بشكل مشوه وذلك بالطبع نتيجة لما تعرضت له من طفرات أحيائية.



أكبر هي التي ستنجوا وتبقى على قيد الحياة. وهكذا يتشكل قطيع جديد من الأقوباء والسرعين فقط. ولكن، ولنفترض أننا سلمنا بهذا جدلاً، فهل يمكن لهؤلاء الأقوباء من قطيع الغزلان أن يتطوروها بأي شكل من الأشكال ليصبحوا حيواناً مثلاً؟ بالطبع لا. لذلك نقول أن هذه الفكرة لا قوة تطورية لها. داروين نفسه كان قلقاً بشأن هذه الحقيقة التي وضعها في كتابه *أصل الأنواع* حيث قال:

"لا يمكن لقانون الاصطفاء الطبيعي أن يتحقق شيئاً مالما تحدث تغييرات فردية إيجابية".

7

## تأثير لامارك

ولكن كيف تحدث هذه "التغييرات الإيجابية"؟ حاول داروين الإجابة على هذا السؤال من خلال الفهم البدائي للعلوم في ذلك الوقت. فحسب نظرية لامارك الذي عاش قبل داروين، فإن الكائنات الحية تورث صفاتها التي اكتسبتها خلال حياتها إلى الأجيال التالية ، وهذه الصفات تترافق من جيل إلى آخر لتشكل أنواع جديدة من الكائنات الحية. فحسب لامارك، الزرافات هي كائنات تطورت عن الظباء عندما كانت تجاهد من أجل الوصول إلى الشمار التي تحملها الأشجار العالية، فطالت رقبتها من جيل إلى آخر حتى استقرت على هذا الطول.

وباقتناء أثره، أورد داروين مثالاً مماثلاً في كتابه

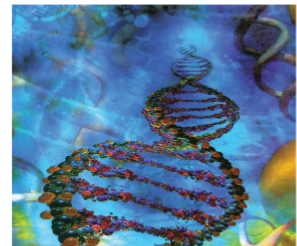
فقال أن الدب غطست في الماء أثناء بحثها عن الطعام

فتحولت إلى حيتان على مر الأجيال". 8

إلا أنه ما لبست أن ظهرت قوانين الوراثة على يد

العالم ماندل في القرن العشرين، مما أحبط أسطورة امتداد

الصفات عبر الأجيال. وهكذا سقط الاصطفاء الطبيعي



كدعامة من دعامت نظرية التطور.

## الداروينية الجديدة والطفرات

ومن أجل الوصول إلى حل، قام الداروينيون بتطوير "نظرية تركيبية جديدة" أو ما

يدعى بـ "الداروينية الجديدة" في نهاية الثلاثينيات من القرن العشرين. أضافت الداروينية

الجديدة نظرية "الطفرات" وهي تشوهات جينية تطرأ على الكائن الحي وتحدث بفعل تأثيرات

خارجية مثل التعرض إلى الإشعاعات وأحطاء في تضاعف الـ DNA، بالإضافة إلى

الطفرات الطبيعية.

و النموذج الذي يقف مدافعاً اليوم عن نظرية التطور هو الداروينية الجديدة. تقول

هذه النظرية الجديدة أن الملايين من الأحياء المتواجدة على سطح الأرض قد جاءت نتيجة

لطفرات طرأت على الأعضاء المعقّدة هذه الكائنات مثل الآذان والعيون والرئات والأجنحة،

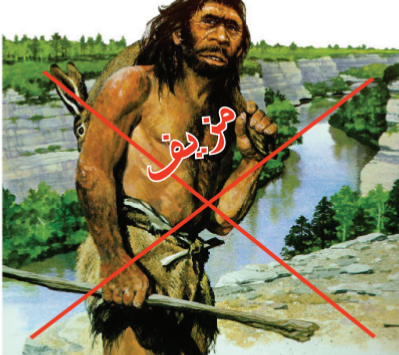
أي إضطرابات وراثية. إلا أن الحقيقة العلمية تأتي في عكس الاتجاه المطلوب. فالطفرات لم

تكن في يوم من الأيام إيجابية تؤدي إلى تقوية وتعزيز القدرة الحيوية الكائن الحي، وإنما إلى

إنهاكها وإضعافها..

والسبب وراء هذا ببساطة هو أن جزيء DNA يحمل بنية معقدة جداً وأي تغيير عشوائي فيها سيؤدي ضرراً كبيراً. يشرح عالم الجينات راغناتان الموضع كالتالي: "أولاً، الطفرات الجينية نادرة الحدوث. ثانياً، الطفرات في معظمها ضارة ومهلكة في بعض الأحيان لأنها تغيرات عشوائية ، وأي تغير غير منظم، علاوة على المنظم ، في أي كائن حي راقية تحدّر به نحو الأسوأ ولا ترتفق به إلى الأفضل. فالهزة الأرضية التي قد تصيب أحد الأبنية على سبيل المثال، ستتسبّب في تغيير في الإطار العام لها، وهذا بالطبع ما لن يكون تحسيناً في البناء."<sup>9</sup>

لهذا ليس غريباً غياب أي دليل على وجود طفرة كانت السبب في تغيير الشفرة الوراثية نحو الأفضل. على العكس فجميع الطفرات كانت ناكسة . أصبح واضحاً إذاً أن الطفرة التي اعتبرت من تقنيات التطور لا تجلب على الكائن الحي إلا المزيد من الضعف وتعمله عاجزاً. (من التأثيرات الشائعة للطفرة في العصر الحديث مرض السرطان). وطبعي أن لا تكون تقنية مدمّرة من تقنيات "التطور" ، كما لا يمكن لـ "الاصطفاء الطبيعي" أن ينجز شيئاً بنفسه. وهذا يعني أنه لا يوجد تقنيات تطور في الطبيعة. وبانفاء وجود هذه التقنيات تنتفي عملية التطور.



**السجلات الإحاثية:**  
**لا دليل على وجود**  
**أشكال مرحلية**

في الحقيقة لا يوجد أي دليل في

سحل المستحاثات على أكثر الادعاءات وضوحاً في سيناريو نظرية التطور. حسب نظرية التطور، فإن كل كائن حي قد نشأ عن كائن قبله، أي أن الكائنات السابقة قد تحولت إلى كائنات أخرى، وكل الأنواع نشأت بهذه الطريقة. وحسب النظرية، فإن هذه التحولات استغرقت ملايين السنين.

وإذا كان هذا الافتراض حقيقياً، فمن الضروري وجود عدد كبير من الأنواع المرحلية التي عاشت في فترة التحول الطويلة. على سبيل المثال لابد من وجود كائن نصفه سمكة ونصفه سلحفاة يحمل صفات السلحفاة بالإضافة إلى صفات الأسماك التي يحملها أصلاً. أو كائنات نصفها طير والنصف الآخر زواحف، أي تحمل بعض صفات الطيور بالإضافة إلى صفات الزواحف التي تحملها أصلاً. وبما أنها في الطور المرحلي، فهي كائنات عاجزة غير مؤهلة، ومعاقفة؛ ويطلق التطوريون على هذه الأشكال الخيالية إسم "الأشكال التحولية" لو كان هناك حيوانات كتلك حقاً، فيجب أن يكون هناك الملايين بل الملايين منها وبشكل متنوع. والأهم من ذلك يجب أن تحمل سحاليات المستحاثات بقایا هذه الأحياء الغربية. يقول داروين في كتابه "أصل الأنواع": "إذا كانت نظرية صحيحة، فلابد من وجود عدداً كبيراً من الأنواع المختلفة التي تصنف ضمن فئة واحدة، وهذا الوجود ستبنته السجلات الإحاثية". 10

## آمال داروين تتبدد

بالرغم من جميع محاولات التطوريين الحادة في إيجاد مستحاثات تدعم تصوراتهم في وجود محلوقات تحولية في منتصف القرن العشرين في جميع أنحاء العالم، إلا أنهم لم يجدوا أياً منها. لقد أثبتت جميع المستحاثات التي اكتشفت أثناء الحفريات الحيوولوجية عكس ما قالت به النظرية الداروينية تماماً: لقد نشأت الحياة فجأة وبشكل

تم لا وجود لأي شكل تحولي.

أقر أحد علماء التطور، العالم الإنجليزي ديريك آغر Derek Ager بهذه الحقيقة عندما قال:

النقطة هي أننا عندما قمنا بتصنيف السجل الإحاثي بالتفصيل سواء على مستوى الأنواع أو الترتيب الزمني المرة تلو المرة، لم نجد تطور تدريجي أو مرحلة انتقالية، وإنما ظهور مفاجئ لمجموعة من الكائنات على حساب أخرى. 11

هذا يعني أن السجل الإحاثي يبرهن أن جميع الكائنات الحية قد ظهرت على الأرض بشكل مفاجئ بأشكالها التامة، ودون أي طور تحولي، وهذا عكس الإدعاء الدارويني تماماً وإثبات قوي على حقيقة الخلق. فالتفسير الوحيد لنشوء الكائنات الحية بشكل مفاجئ على سطح الأرض بشكلها الكامل ودون تطور عن أجداد سابقين، إنما يعني أن هذه الأنواع قد خلقت خلقاً. ويقر هذه الحقيقة عالم الأحياء التطوري دوغلاس فيتويمما:

"الخلق والتطور، وبينهما التفسيرات المحتملة عن أصل الكائنات الحية. فإذا أن تكون الأنواع قد ظهرت على سطح الأرض بتكوينها الكامل، أو لا تكون. إذا لم يكن الأمر كذلك فهذا يعني أنها قد تطورت عن أنواع وجدت مسبقاً من خلال بعض عمليات التحول. أما إذا كانت قد ظهرت بشكلها الكامل ، فلا بد أنها قد خلقت خلقاً. 12 والمستحاثات تثبت أن الكائنات الحية قد نشأت بشكلها المكتمل على سطح الأرض، وهذا يعني أن "أصل الأنواع" ليس كما يدعى داروين، إنه خلق وليس تطور.

## قصة تطور الإنسان

الموضوع الذي يحاول مؤيدوا نظرية التطور الكلام به دائماً هو موضوع أصل

الإنسان. يدعى الداروينيون أن الإنسان الحالي قد تطور عن نوع من أشباه القردة. وحالاً هذه العملية التطورية المزعومة، التي يفترض أنها استغرقت من 4-5 ملايين عاماً، ظهرت "أشكال تحولية" تفصل بين الإنسان الحديث وأجداده، كما يزعمون. وحسب هذه الصورة الخيالية البحتة، صنفت هذه الأشكال في أربعة فئات:

1-أوسترالوبি�ثيكس

2-هومو هابيليس.

3-هومو أريكتوس

4-هومو ساينس

يطلق التطوريون على الجد الأول للإنسان "أوسترالوبি�ثيكس" ويعني "فرد جنوب إفريقيا". والحقيقة هو أن هذا المخلوق ليس إلا نوعاً من القرود القديمة المنقرضة. أثبتت الأبحاث الواسعة التي أجراها عالما التشريح، اللورد سولي زوكرمان والبروفسور تشارلز أوكتناراد، من إنكلترا والولايات المتحدة، على مستحاثات أوسترالوبىثيكس أن هذه المستحاثات تعود إلى أنواع عادية من القردة التي انقرضت والتي لا تحمل أي شبه مع الإنسان.<sup>13</sup>

والفعة الثانية التي يصنفها التطوريون هي "هومو" وتعني "الإنسان" وحسب نظرية التطور، فإن سلالة الهومو أكثر تطوراً من سلالة أوسترالوبىثيكس. وهنا اخترع التطوريون خطة مثيرة بتركيبيهم لهدة مستحاثات من هذه المخلوقات ووضعها بترتيب معين. إلا أن تلك الخطة خالية لأنك لم يثبت وجود أي علاقة تطورية بين هذه الفئات المختلفة. يقول أحد أهم المعلقين على نظرية التطور إيرنست ماير في كتابه "من المناظرات الطويلة":

"تعبر الأحجية التاريخية التي تتكلم عن أصل الحياة أو أصل الهومو ساينس أحجية

صعبه حتى أنها تتعارض مع الاكتشافات الأخيرة."<sup>14</sup>

ومن خلال السلسلة التي وضعها التطوريون فإن الفئات الأربع: أوسترالوبىثيكس،

هومو هابيليس، هومو أريكتوس، هومو ساينيسي ناشئة عن بعضها البعض. إلا أن الاكتشافات الأخيرة التي ظهرت على يد علماء المستحاثات البشرية قد أثبتت أن هذه الفئات الأربع أوسترالوبيثيكوس، هومو هابيليس، هومو أريكتوس، هومو ساينيسي قد عاشت في بقاع مختلفة من العالم وفي زمن واحد. 15

علاوة على هذا، فإن الأجزاء البشرية التي صفت في فئة "هومو أريكتوس" لم تقرض حتى وقت قريب جداً، أما الياندراليين والهوموساينيسي فقد تعايشوا في زمن واحد وفي منطقة واحدة. 16

هذا الاكتشاف يدحض الادعاء بأن أحد منهم يمكن أن يكون جداً لآخر. يفسر عالم الأحياء القديمة ستيفن جاي غولد Stephen Jay Gould من جامعة هارفارد النهاية المسدودة التي وصلت إليها نظرية التطور، بالرغم من أنه عالم تطوري:

ماذا سيكون مصير فكرتنا إذا كان هناك تزامن معيشي لثلاث من فئات الهومو الإفريقي والأوسترالوبيثيكوس القوي والهومو هابيليس) وثبت أن أحداً منهم لم ينشأ عن الآخر؟ أضف إلى أن أحداً من هؤلاء لم يثبت عليه أي تحول تطوري خلال فترة حياته على سطح الأرض. 17

نقول باختصار، أن سيناريو التطور البشري الذي ينص على وجود مخلوق نصفه إنسان ونصفه قرد والذي قام على استخدام العديد من الصور الخيالية التي ظهرت في الكتب الدعائية لنظرية التطور، ليست إلا قصة لا أساس لها من الصحة العلمية.

وبالرغم من كون العالم سولي زوكرمان، الأكثر شهرة في المملكة المتحدة، عالماً تطوريًا، إلا أنه اعترف في نهاية أبحاثه، التي استغرقت عدة سنوات والتي تناولت بشكل خاص مستحاثات أوسترالوبيثيكوس لمدة 15 عاماً، أنه لا يوجد شجرة بشرية تتفرع عن مخلوقات شبيهة بالقرود.

صنف زوكرمان العلوم ضمن طيف أسماء "طيف العلوم" يتدرج من العلوم التي

يعتبرها علمية لينتهي في العلوم التي يعتبرها غير علمية. وحسب طيف زوكرمان، فإن أكثر العلوم "علمية" – أي التي تقوم على بيانات ومعلومات ملموسة – هي الفيزياء والكيمياء، تليهما العلوم البيولوجية وفي الدرجة الأخيرة العلوم الاجتماعية. وفي نهاية الطيف تأتي العلوم "غير العلمية" والتي يحتل مكانها "الإدراك الحسي المفرط" – وهي مفاهيم الحاسة السادسة والتيلياشي (التخاطر عن بعد) – ويليها "التطور البشري". وبشرح لنا زوكر عمله هذا:

نحن هنا إذاً نتحول من الحقيقة المسجلة موضوعياً إلى تلك المجالات التي يشغلها علم الأحياء الافتراضي، مثل الإدراك الحسي المفرط، أو التفسير التاريخي للمستحاثات الإنسانية، والتي يبدو فيها كل شيء جائز بالنسبة للتطوري، حيث يكون التطورى مستعداً لتصديق العديد من الأمور المتناقضة في وقت واحد.<sup>18</sup> لقد انحدرت قصة التطور البشري لتصل إلى مستوى التفسيرات المتحيزة لبعض المستحاثات التي استخرجها بعض الأشخاص الذين تعلقوا بهذه النظرية بشكل أعمى.

## المعادلة الداروينية

إلى جانب كل ما تناولناه إلى الآن من أدلة تقنية ، نود أن نوجز – إن شئتم – وبمثال واضح بحيث يمكن حتى للأطفال أن يفهموه ، كيف أن التطوريين أولوا عقيدة خرفاء فاسدة .

ترى نظرية التطور أن الحياة تشكلت محض صدفة؛ وعليه وطبقاً لهذا الزعم فإن الذرات الجامدة وغير الوعية اجتمعت وشكلت أولاً خلية، ثم جاءت الذرات نفسها بطريقة أو بأخرى بالكائنات الحية والبشر. ولنفكّر الآن: إننا حينما نجمع عناصر مثل الكربون والفسفور والأزوت والبوتاسيوم وهي المفردات الأساسية في بنية الكيان

الحي، فإنه تتشكل كومة. ومهما مرت كومة الذرات هذه بأي من العمليات، فإنها لا يمكن أن تتشكل كائناً حياً واحداً. ولنجر تجربة في هذا الصدد إذا ما شئتم، ولتناول بالبحث والاستقصاء، باسم التطوريين وتحت عنوان "المعادلة الداروينية"، الزعم الذي ينافقون عنه في الأصل، إلا أنهم لا يستطيعون أن يجهروا به:

فليضع التطوريون كميات وفيرة من عناصر مثل الفسفور والأزوٰت والكربون والأوكسجين والحديد والماغنيسيوم وهي العناصر التي تتشكل منها بنية الكائن الحي، داخل أعداد هائلة من البراميل العظيمة. وليضيفوا حتى إلى هذه البراميل ما يرون أنه من الضروري وجوده داخل هذا المزيج من مواد لا توجد حتى في الظروف الطبيعية. وليفعموا هذا المزيج بقدر ما يشاؤون من الأحماض الأمينية، والبروتين (احتمال تشكيل الوحدة الواحدة منه تصادفياً بنسبة 10 قوة 950). وليمدّوا هذا المزيج بالحرارة والرطوبة بالنسبة التي يرونها مناسبة، وليخفقوه ما شاؤوا من الأجهزة المتطورة، وليفيضوا على رأس هذه البراميل صفوّة علماء العالم، وليتظر هؤلاء الخبراء في مكانتهم هذا وبشكل مستمر مilliارات، بل تريليونات السنين بالتناوب من الأب إلى الابن، ومن جيل إلى جيل، ولتكن لهم مطلق الحرية في أن يستخدموا كافة ما يعتقدون في ضرورة وجوده من الظروف من أجل تشكيل الكائن الحي. إنّهم مهما فعلوا، ليس بمقدورهم بالطبع أن يُخرجوه كائناً حيّاً من تلك البراميل. ولا يتأتى لهم أن يأتوا بوحدة من الزّرارات أو الأسود أو النحل أو عصافير الكناريا أو البلايل أو البعيرات أو الخيل أو حيتان يومنس أو الورود أو زهور الأوركيد أو الزنابق أو زهور القرنفل أو الموز أو البرتقال أو التمر أو الطماطم أو الشمام أو البطيخ أو التين أو الزيتون أو العنبر أو الخوخ أو الطواويش أو طيور الدُّراج أو الفراشات مختلفة الألوان وملايين من الأنواع الحية من مثل هؤلاء. بل ليس بوسّعهم أن يأتوا ولو بخلية من هذه الكائنات الحية التي أحصينا عدداً منها، لا بوحدة منها كاملة الخلق.

جملة ما نبغي قوله هو أن الذرات غير الواقعية ليس بوسّعها أن تجتمع فتشكل خلية

حية، ولا تستطيع أن تتخذ قراراً جديداً من بعد فتقسم الخلية نصفين، ثم تتخذ قرارات أخرى تباعاً فتأتي بكيان العلماء الذين اخترعوا المجهر الإلكتروني، ومن يراقبون بنية الخلية ذاتها فيما بعد تحت المجهر. إن الخلية تدب فيها الحياة فقط بالخلق المعجز لله عز وجل. أما نظرية التطور التي ترجم عكس هذا، فهي سفسطة تتنافي تماماً مع العقل والمنطق. وإن إعمال الفكر ولو قليلاً في المزاعم التي طرحتها التطوريون، ليظهر بخلاف هذه الحقيقة مثلماً في النموذج الوارد أعلاه.

## التقنية الموجودة في العين والأذن

أما الموضوع الآخر الذي لم تستطع نظرية التطور أن تأتي له بتفسير حازم، فهو حودة الإدراك الفائقة الموجودة في العين والأذن.

و قبل الولوج إلى الموضوع المتعلق بالعين، نود أن نجيب بإيجاز عن سؤال هو: كيف تبصر العين؟

إن الأشعة المنبعثة من جسم ما، تسقط بشكل عكسي على شبكة العين، وتقوم الخلايا الموجودة هنالك بتحويل هذه الأشعة إلى إشارات كهربية، تصل إلى نقطة تسمى مركز الإبصار موجودة بالجزء الخلفي للمخ. وهذه الإشارات الكهربية، بعد مجموعة من العمليات يتم التقاطها كصورة في هذا المركز الكائن في المخ. وبعد هذه المعلومة فلتتطرق:

إن المخ محجوب عن الضوء، بمعنى أن داخل المخ ظلاماً دامساً، ولا يتأتى للضوء أن ينفذ إلى حيث يوجد المخ. والموضع الذي يسمى مركز الإبصار موضع حالك الظلمة ليس الضوء ببالغه أصلاً، ولعله مظلم بدرجة لم نصادفها قط. إلا أنكم في هذه الظلمة الحالكة تشاهدون عالماً مضيناً متوجهنا.

فضلاً عن كونه منظراً على درجة من النقاء والجودة تعجز حتى تقنية القرن الحادى والعشرين — رغم كل الإمكانيات — أن تأتي بمثلها. انظروا مثلاً إلى الكتاب الذي بين أيديكم الآن، وانظروا إلى أيديكم التي تمسك الكتاب، ثم ارفعوا رأسكم وانظروا

حولكم.رأيتم منظراً بهذا النقاء والجودة في أي موضع آخر؟ إن شاشة أكثر أجهزة التلفازتطوراً والتي تنتجهها شركة أجهزة التلفاز الأولى على مستوى العالم، لا يمكن أن تمنحك صورة بهذا القدر من النقاء. ومنذ مائة عام وآلاف المهندسين يسعون للوصول إلى هذا النقاء، ومن ثم تُشيد المصانع والمؤسسات العملاقة، وتُجرى الأبحاث، ويتم تطوير الخطط والتصميمات. ولتنظروا ثانية إلى شاشة التلفاز، وفي اللحظة ذاتها إلى الكتاب الذي بين أيديكم، فسوف ترون أن هناك فرقاً شاسعاً في النقاء والجودة. فضلاً أن شاشة التلفاز تبدي لكم صورة ثنائية الأبعاد، في حين أنكم تتبعون مناظر ثلاثة الأبعاد ذات عمق.

ومنذ سنوات طوال يسعى عشرات الآلاف من المهندسين لتصنيع شاشات جهاز تلفاز تعطي صورة ثلاثة الأبعاد، والوصول إلى جودة رؤية العين. نعم لقد أمكنهم تصميم نظام تلفاز ثلاثي الأبعاد، غير أنه ليس في الإمكان رؤيته ثلاثي الأبعاد دون ارتداء النظارة. ومع أن هذه الأبعاد الثلاثة اصطناعية. فالجهة الخلفية تظل عكرة، أما الجهة الأمامية فتبدي وكأنها صورة من ورق. ولا يتشكل أبداً منظر في جودة ونقاء المنظر الذي تراه العين. ويحدث بالطبع أن تضيع الصورة في الكاميرا والتلفاز.

وها هم التطوريون يزعمون أن آلية الإبصار في العين والتي تظهر هذا المنظر الذي يتسم بالجودة والنقاء، إنما تشكلت بمحض المصادفة . والآن إذا ما قال أحد لكم إن التلفاز الموجود في حجرتكم، إنما قد تشكل نتيجة مصادفات، وأن الذرات تجمعت وجاءت بالجهاز الذي يشكل هذه الصورة، ماذا تعتقدون فيه؟! كيف لذرات غير واعية أن تصنع ما لم يتأت لآلاف الأشخاص مجتمعين أن يصنعوه؟!

إن الآلة التي تشكل منظراً هو أكثر بدائية مما تراه العين، لو أنها لا تتشكل مصادفة، فإنه من الواضح للغاية أن العين والمنظر الذي تراه بدورهما لن يتشكلا محض مصادفة، والحال كذلك بالنسبة للأذن. فالأذن الخارجية تجمع الأصوات المحشية بواسطة صوان الأذن، وتقوم بتوصيلها إلى الأذن الوسطى، لتقوم هي الأخرى بتقوية الذبذبات الصوتية ونقلها إلى الأذن الداخلية، لتقوم بدورها بتحويل هذه الذبذبات إلى إشارات

كهربيّة، وإرسالها إلى المخ. وعملية السمع أيضاً كما هو الشأن في عملية الإبصار تتم في مركّز السمع الموجود في المخ.

والوضع الذي في العين يسري كذلك على الأذن. بمعنى أن المخ محظوظ كذلك عن الصوت مثلما هو محظوظ عن الضوء، فالصوت لا ينفذ، وعليه فإنه مهمًا بلغت شدة الضجيج خارج المخ، فإن داخله ساكن تمام السكون. ورغم هذا فإنّ أنقى الأصوات تلتقط في المخ. ولو أنكم تسمعون سيمفونيات أوركسترا في مخكم الذي لا ينفذ إليه الصوت، فإنكم تشعرون بكل صخب أحد الأوساط المزدحمة. وإذا ما قيس مستوى الصوت الذي يدخل المخ باستخدام جهاز حساس في تلك اللحظة، فسيتضح أنه يُطبق عليه السكون التام.

وعلى نحو ما استخدمت التقنية أملأ في الحصول على صورة نقية، فإن المساعي نفسها تواصلت منذ عشرات السنين بالنسبة كذلك للصوت. وتُعدّ أجهزة تسجيل الصوت وأشرطة الكاسيت وكثير من الأجهزة الإلكترونية، والأنظمة الموسيقية التي تلتقط الصوت، بعض ثمار هذه المساعي. ولكن على الرغم من كل التقنيات، وآلاف المهندسين والخبراء العاملين بحقلها، لم يتأت الوصول إلى صوت بنقاء وجودة الصوت الذي تلتقطه الأذن. وتأملوا أحجود أشرطة الكاسيت التي تنتجها كبرى شركات الأنظمة الموسيقية، فحينما يسجل الصوت، حتماً يضيع شطر منه، أو يحدث تشوش بالطبع ولو قليلاً، أو أنه حينما تقومون بتشغيل شريط الكاسيت فإنكم لا بد أن تسمعوا له صريراً قبل أن تبدأ الموسيقى. في حين أنّ الأصوات التي من نتاج التقنية الموجودة بالجسم الإنساني تتسم بأقصى درجات النقاء، ولا تشوبها شائبة. ولا تلتقط أذن إنسان أبداً الصوت بشكل به صرير أو تشويش. وأياً ما كانت طبيعة الصوت فإنها تلتقطه بشكل كامل ونقى. وهذا الوضع لا يزال على ذات الكيفية منذ أن خلق الإنسان وإلى يومنا هذا. وإلى الآن ليس ثمة جهاز بصري أو صوتي من صنع بني الإنسان يتلقط الصورة والصوت بشكل حساس وناجح مثل العين والأذن.

وفيما عدا هذا كله، فإنه ثمة حقيقة عظيمة للغاية في عملية الإبصار والسمع.

## لمن تعود حاسة الإبصار والسمع داخل المخ؟

من ذا الذي بداخل المخ يشاهد عالما مضينا ملونا، ويسمع السيمفونيات وزفرقة العصافير، ويتنسّم عبر الورود؟ إن التبيّهات الآتية من عيني الإنسان وأذنيه وأنفه تمضي إلى المخ في صورة إشارة كهربية. وإنكم لطالعون تفصيلات كثيرة في كتب علم الأحياء والطبيعة والكيمياء الحيوية، ييد أنكم لا يمكن أن تصادفوا في أي موضع قط أهم حقيقة ينطوي عليها هذا الموضوع ألا وهي: من ذا الذي بالمخ يتلقى هذه الأشارات الكهربية ويدركها على أنها صورة وصوت ورائحة وإحساس. إن ثمة حاسة توجد بداخل المخ تلتقط هذا كله دون حاجة إلى عين أو أذن أو أنف، لمن تعود هذه الحاسة. بالطبع لا تعود على ما يشكل المخ من أعصاب وطبقات دهنية وخلايا عصبية. وهكذا ولهذا السبب ليس بمقدور الماديين الداروينيين ممن يظنون أن كل شيء ليس سوى مادة، أن يجيئوا على هذه التساؤلات، لأن هذه الحاسة إنما هي الروح التي خلقها المولى عز وجل. فهي لا تحتاج إلى عين حتى ترى الصورة، ولا أذن حتى تسمع الصوت. وعلاوة على هذا كله، فهي ليست بحاجة إلى مخ كيما تفكّر. إن كل امرئ يطالع هذه الحقيقة العلمية الجلية، عليه أن يفكّر في الله عز وجل الذي جمع بمكان حالك الظلمة داخل المخ يقدّر بعدة سنتيمترات مكعبّة، الكائنات كافة بصورة ثلاثة الأبعاد ذات ألوان وظلال وضياء، ويحسّاه ويلوذ به.

## عقيدة مادية

إن ما تناولناه إلى الآن بالبحث والتدقيق ليظهر أن نظرية التطور ما هي إلا زعم

يتعارض بوضوح مع الاكتشافات العلمية، ويحافي زعم النظرية — فيما يتعلق بأصل الحياة — المنطق العلمي. فليس لأية آلية تطور قط طرحتها النظرية أي تأثير تطوري. وتكشف الحفريات أن الكائنات الحية لم تمر بمراحل بيئية تلك التي تستوجبها النظرية. وفي هذه الحالة يتبعين تنجية نظرية التطور جانبًا باعتبارها فكرة مجافية للعلم. لا سيما وأن كثيرًا من الأفكار التي ظهرت على مدار التاريخ، مثل فكرة أن الأرض هي مركز الكون، قد حُذفت من أجندة العلم. في حين أن نظرية التطور يُنشئها وبإصرار في هذه الأجندة، حتى إنه من الناس من يسعى لإظهار أي انتقاد موجه إلى النظرية وكأنه هجوم على العلم ! لم هذا إذن؟!

إن السبب في هذا الوضع إنما هو تكون عقيدة حازمة لنظرية التطور لا يمكن النكوص عنها بالنسبة إلى بعض الأوساط. وتخلاص هذه الأوساط إخلاصاً أعمى للفلسفة المادية، وتبني الداروينية كذلك لأنها التفسير المادي الوحيد للطبيعة الذي يمكن الإتيان به. وأحياناً يعترفون صراحة بهذا، ويعترف ريتشارد لوتنين (Richard Lewontin) — عالم الوراثة الشهير بجامعة هارفرد وفي الوقت ذاته تطوري بارز، — بأنه "مادي في المقام الأول، ثم عالم في المقام الذي يليه"، إذ يقول:

"إن لنا إيماناً بالمادية، وهو إيمان استباقي (اعتقدت سلفاً، وافتضلت صحته). والشيء الذي يدفعنا إلى الإتيان بتفسير مادي للعالم، ليس هو أصول العلم وقواعده، بل على العكس من ذلك فإننا — بسبب من إخلاصنا سلفاً للمادية — نختلق أصول ومفاهيم بحثية تأتي بتفسير مادي للعالم. ونظراً إلى كون المادية صحيحة صحة مطلقة، فإننا لا يمكن أن نسمح بدخول تفسير إلهي إلى الساحة".<sup>19</sup>

وُتُعد هذه الكلمات اعترافات صريحة بأن الداروينية مولود يحيا في سبيل الإخلاص للفلسفة المادية. وهذا المولود يفترض أنه ما من وجود قط سوى المادة. ولهذا السبب يعتقدون أن المادة الجامدة عديمة الوعي إنما خلقت الحياة. ويدهبون إلى أن ملائين الأنواع الحية المختلفة مثل الطيور والأسماك والزرافات والنمور والحيشات والأشجار

والأزهار وحيتان البال والبشر إنما تشكلت من داخل المادة الجامدة وبالتالي تفاعلات الحادثة داخل المادة ذاتها؛ أي بالسيطرة الساقطة، والبرق الخاطف. أما في حقيقة الأمر فإن هذا يتنافى مع العقل والمنطق على السواء. بيد أن الداروينيين يستمرئون المنافحة عن هذا الرأي بُغية "عدم دخول تفسير إلهي إلى الساحة" على حد تعبيرهم.

أما من لا ينظرون إلى أصل الكائنات الحية وفي أذهانهم حكم مادي مسبق، فسوف يدركون هذه الحقيقة الجلية. والكائنات الحية كافة إنما هي من صنع خالق ذي قوة وعلم وعقل معجز. إنه الله الذي خلق الكون كله من العدم، ونظمه بشكل لا تشبهه شائبة أو قصور، وخلق الكائنات الحية كافة وصورها.

## إن نظرية التطور هي أشد السحر تأثيراً في تاريخ العالم

يتعين هنا أن نوضح أن أيما إنسان يُعمل عقله ومنظقه دون أحكام مسبقة ودون الواقع تحت تأثير أي أيدلوجية، سيدرك بسهولة ويسر أن نظرية التطور التي تذكينا بخرافات المجتمعات التي عاشت بمنأى عن العلم والحضارة، ليست سوى سوى زعم يستحيل تصديقه.

وعلى النحو المتقدم تبيّنه، فإن من يؤمنون بنظرية التطور يعتقدون أن الأساتذة الذين يفكرون ويعقلون ويختارون، والطلاب الجامعيين والعلماء مثل إينشتين هوبل (*Einstein*)، والفنانين مثل فرانك سيناترا (*Frank Sinatra*)، وشارلتون هيستون (*Hubble*)، والفنانين مثل فرانك سيناترا (*Charlton Heston*)، يضاف إليهم كائنات مثل الغزلان وأشجار الليمون وزهور القرنفل، سوف يخرجون مع مرور الزمان من مزيج من كثیر من الذرات والجزئيات والمواد غير الحية التي تملأ برميلاً عظيماً. لا سيما وأن من يؤمنون بهذا الخَرَف هم علماء وأساتذة وأناس على قدر من الثقافة والتعليم. ولهذا السبب فإن استخدام تعبير "أشد السحر تأثيراً في تاريخ العالم" بالنسبة إلى نظرية التطور سيكون استخداماً في

محله. إذ إنه ليس في تاريخ العالم اعتقاد أو زعم آخر سلب عقول البشر بمثل هذه الدرجة وحرمهم من فرصة التفكير بالعقل والمنطق، وكأنه أسدل ستاراً أمام أعينهم، حال دون أن يروا الحقيقة التي كانت واضحة بجلاء. وإن هذا لغفلة وعدم بصيرة لا يستسيغها عقل مثلها كمثل عبادة بعض القبائل الإفريقيّة للطوطم وعباده أهل سبأ للشمس وعباده قوم إبراهيم عليه السلام للأوثان، التي كانوا يصنونها بأيديهم، وعباده قوم موسى عليه السلام للعجل الذي صنعواه من ذهب. وهذا الوضع في حقيقته إنما هو حماقة أشار إليها الله تعالى في القرآن الكريم. وينبئنا المولى عز وجل في كثير من آياته بأن من الناس من سيستغلن عليه الفهم ويتردون إلى حال يعجزون فيه عن رؤية الحقائق. ومن بين هذه الآيات قوله تعالى:

﴿إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُواْ سَوَاءٌ عَلَيْهِمْ أَنَّذَرْتَهُمْ أَمْ لَمْ تُنذِرْهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ  
خَتَمَ اللَّهُ عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ وَعَلَىٰ سَمْعِهِمْ وَعَلَىٰ أَبْصَارِهِمْ غِشَاوَةٌ وَلَهُمْ  
عَذَابٌ عَظِيمٌ﴾ [القرآن: 6-7]

وقوله أيضاً :

﴿لَهُمْ قُلُوبٌ لَا يَفْقَهُونَ بِهَا وَلَهُمْ أَعْيُنٌ لَا يُبَصِّرُونَ بِهَا وَلَهُمْ آذَانٌ لَا  
يَسْمَعُونَ بِهَا أُولَئِكَ كَالْأَنْعَامِ بَلْ هُمْ أَضَلُّ أُولَئِكَ هُمُ الْغَافِلُونَ﴾

[الأعراف: 179]

أما في سورة الحجر فيخبرنا الله عز وجل بأن أولئك الناس قد سُحرروا بحيث أنهم لن يؤمنوا حتى ولو رأوا المعجزات، إذ يقول سبحانه وتعالى:

﴿وَلَوْ فَتَحْنَا عَلَيْهِمْ بَاباً مِنَ السَّمَاءِ فَظَلُواْ فِيهِ يَعْرُجُونَ لَقَالُوا إِنَّمَا  
سُكِّرْتُ أَبْصَارِنَا بَلْ نَحْنُ قَوْمٌ مَسْحُورُونَ﴾ [الحجر: 14-15]

وإن امتداد هذا السحر بشكل مؤثر على قطاعات عريضة من الناس بهذا القدر،

وابعد الناس عن الحقائق بهذه الدرجة، وبقاء هذا السحر منذ 150 عاما، لهو وضع مثير للحيرة والدهشة بدرجة لا يمكن شرحها بكلمات، لأنه من الممكן أن يستسيغ العقل اعتقاد شخص أو عدة أشخاص لسيناريوهات مستحيلة ومزاعم حافلة بالحَرَف والهراء والأمور غير المنطقية، إلا أن اعتقاد الكثيرين من البشر في كافة أنحاء العالم بأن الذرات اللاواعية والجامدة قد اجتمعت بقرار فجائي، فأنْتَ بالكون الذي نراه يعمل بنظام لا تشوبه شائبة، ويكشف عن تنظيم غير عادي ونظام متقن غاية الاتقان، وبكوك الأرض الذي يختص بكلية السمات المناسبة للحياة، وبكائنات حية مزودة بأنظمة معقدة تفوق الحصر، ليس له من تفسير سوى أنه سحر.

كما أن الله عز وجل ينينا من خلال تلك الحادثة التي وقعت بين موسى عليه السلام وفرعون، بأن بعض الأشخاص ممن ينافحون عن الفلسفة الإلحادية، يؤثرون على الناس بما يصنعونه من السحر. فحينما قص موسى عليه السلام نبأ الدين الحق على فرعون، طلب فرعون إلى موسى أن يتلقى بسحرته في موضع يحتشد فيه الناس. وحينما التقى موسى السحرة أمرهم أن يبادروا هم باستعراض مهاراتهم. والآية التي تسرد هذه الحادثة تقول:

﴿ قَالَ أَلْقُوا فَلَمَّا أَلْقُوا سَحَرُوا أَعْيُنَ النَّاسِ وَاسْتَرْهَبُوْهُمْ وَجَاءُوا بِسَحْرٍ عَظِيمٍ ﴾ [الأعراف: 116]

وَعَلَى نَحْوِ مَا تَبْدِي تَمْكِن سُحْرَة فَرَعُوْنَ بِمَا صَنَعُوهُ مِنْ خَدْعٍ أَنْ يَسْحِرُوْنَ النَّاسَ جَمِيعاً بِاسْتِشَاءِ مُوسَى وَالَّذِينَ آمَنُوا بِهِ. إِلَّا أَنَّ الْبَرَهَانَ الَّذِي أَلْقَاهُ مُوسَى فِي مَوْاجِهَةِ مَا أَلْقَاهُ هُؤُلَاءِ عَلَى حَدِ التَّعْبِيرِ الْوَارِدُ بِالْقُرْآنِ الْكَرِيمِ "تَلَقَّفَ مَا يَأْفِكُونَ" ، أَيْ أَنَّهُ أَبْطَلَ تَأْثِيرَهِ، يَقُولُ تَعَالَى :

﴿ وَأَوْحَيْنَا إِلَى مُوسَى أَنْ أَلْقِ عَصَاكَ فَإِذَا هِيَ تَلَقَّفُ مَا يَأْفِكُونَ فَوَقَعَ الْحَقُّ وَبَطَلَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ فَغَلُبُوا هُنَالِكَ وَانْقَلَبُوا صَاغِرِينَ ﴾

## [الأعراف: 117-119]

وعلى نحو ما ورد في الآيات، و مع إدراك أن ما فعله هؤلاء الأشخاص الذين سحرروا الناس من قبل وأثروا عليهم إنما هو إفك، باهوا بالذل والضعة. وأولئك الذين يؤمنون بمزاعم خرقاء إلى أقصى درجة تحت غلاف من العلم وتأثير السحر في عصرنا الراهن، وينذرون حياتهم للدفاع عنها، فسوف يسقط شأنهم ويدلوا مالم يتخلوا عن هذه المزاعم، وذلك حينما تظهر الحقيقة بخلاف بكمال معانها، و"يبطل تأثير السحر".

ويشرح مالكوم موجريديج (Malcolm Muggeridge) الذي ظل ينافح عن نظرية التطور حتى ناهز الستين من عمره، وكان فيلسوفاً ملحداً، ولكنه أدرك الحقائق

من بعد الوضع الذي ستردى إليه نظرية التطور في المستقبل القريب قائلاً:

"إنني أنا نفسي صرت معتقداً بأن نظرية التطور ستكون إحدى مواد المزاح الموجودة بكل تاريخ المستقبل لا سيما في المحالات التي طلت فيها. وسيتلقى جيل المستقبل بالدهشة والحيرة اعتناق فرضية متهرئة يكتنفها الغموض بسذاجة لا يصدقها عقل".<sup>20</sup>

وهذا المستقبل ليس بعيد، بل على العكس من ذلك، فإن البشر في المستقبل القريب للغاية، سيدركون أن المصادرات ليست إليهاً وسوف يتم الاعتراف بأن نظرية التطور إنما هي أكبر خدعة وأشد أنواع السحر في تاريخ العالم. وسرعان ما بدأ هذا السحر الشديد ينحسر عن الناس في شتى أنحاء الأرض، وبات الكثيرون ممن وقفوا على سر خدعة التطور، يتسمّلون بدهشة وحيرة كيف انطلت هذه الخدعة عليهم.

﴿ قَالُوا سَهَّلَكَ لَا يَعْلَمُ لَهَا إِلَّا مَا عَلِمْنَا<sup>ۚ</sup>  
إِنَّكَ أَنْتَ أَنْتَ الْعَلِيمُ الْحَكِيمُ ﴾

﴾ [ البقرة: ۳۲ ]

# المراجع

1. Sidney Fox, Klaus Dose, Molecular Evolution and The Origin of Life, New York: Marcel Dekker, 1977. p. 2
2. Alexander I. Oparin, Origin of Life, (1936) New York, Dover Publications, 1953 (Reprint), p. 196
3. "New Evidence on Evolution of Early Atmosphere and Life", Bulletin of the American Meteorological Society, vol 63, November 1982, p. 1328.1330.
4. Stanley Miller, Molecular Evolution of Life: Current Status of the Prebiotic Synthesis of Small Molecules, 1986, p. 7
5. Jeffrey Bada, Earth, February 1998, v. 40
6. Leslie E. Orgel, "The Origin of Life on Earth", Scientific American, vol 271, October 1994, p. 78
7. Charles Darwin, : A Facsimile of the First Edition, Harvard University Press, 1964, p. 189
8. Charles Darwin,, p. 184.
9. B. G. Ranganathan, Origins?, Pennsylvania: The Banner Of Truth Trust, 1988.
10. Charles Darwin, The Origin of Species: A Facsimile of the First Edition, Harvard University Press, 1964, 179.
11. Derek A. Ager, "The Nature of the Fossil Record", Proceedings of the British Geological Association, vol 87, 1976, p. 133
12. Douglas J. Futuyma, Science on Trial, New York: Pantheon Books, 1983. p. 197
13. Solly Zuckerman, Beyond The Ivory Tower, New York: Toplinger Publications, 1970, ss. 75.94; Charles E. Oxnard, "The Place of Australopithecines in Human Evolution: Grounds for Doubt", Nature, vol 258, p. 389
14. J. Rennie, "Darwin's Current Bulldog: Ernst Mayr", Scientific American, December 1992
15. Alan Walker, Science, vol. 207, 1980, p. 1103; A. J. Kelso, Physical Anthropology, 1st ed., New York: J. B. Lipincott Co., 1970, s. 221; M. D. Leakey, Olduvai Gorge, vol. 3, Cambridge: Cambridge University Press, 1971, p. 272
16. Time, November 1996
17. S. J. Gould, Natural History, vol. 85, 1976, p. 30
- 18.. Solly Zuckerman, Beyond The Ivory Tower, p. 19
19. Richard Lewontin, "Billions and billions of demons", The New York Review of Books, 9 January, 1997, p. 28.
20. Malcolm Muggeridge, The End of Christendom, Grand Rapids: Eerdmans, 1980, p. 43